# Über p-fach symmetrische schlichte Funktionen

Inaugural-Dissertation
zur Erlangung der Doktorwürde
einer Hohen Naturwissenschaftlichen Fakultät
der Eberhard-Karls-Universität
zu Tübingen

Vorgelegt von Erwin Pflanz aus Stuttgart

Einlieferungstag: 22. Februar 1934

Dekan. Prof. Dr. Meisenheimer Referent: Prof. Dr. Knopp

Tag der mündl. Prüfung: 14. Juni 1934

# Uebersicht.

# Einlestung.

| Ş | ı. | Hilfs | sat | z 1                                                                                                                                         | Sei te        | 4  |
|---|----|-------|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|----|
|   |    | Hilfs | sat | z 2                                                                                                                                         | Sei te        | 5  |
|   |    | Satz  | 1:  | Grundlegende Jdentitäten                                                                                                                    | Seite         | 9  |
|   |    |       |     | Zusammenhänge zwischen Schranken von                                                                                                        |               |    |
|   |    |       |     | $Z = \frac{S''(z) - Z - S'(z)}{S'(z)}$ und $Z = \frac{F''(z)}{S'(z)} - Z = \frac{F}{S'(z)}$                                                 | Sei te        | 10 |
|   |    | Satz  | 3:  | $Z\frac{S''(z)-Z\frac{S'}{S}(z)}{S}$ und $Z\frac{f''}{f}(z)-Z\frac{f'}{f}(z)$<br>Abschätzungen für $\{z\frac{S''}{S}(z)-z\frac{S'}{S}(z)\}$ | Seite         | 12 |
|   |    |       |     | Abschätzungen für $z \frac{f''}{c'}(z) + (p-1)z \frac{f'}{c}(z)$                                                                            | Seite         | 15 |
|   |    |       |     | , ,                                                                                                                                         |               |    |
| Ş | 2. | Satz  | 5:  | Sternschranke                                                                                                                               | Seite         | 17 |
|   |    | Satz  | 6.  | Rundungsschranke                                                                                                                            | Seite         | 19 |
|   |    |       |     | •                                                                                                                                           |               |    |
| Ş | 3. | Satz  | 7.  | Abschätzungen für $\left z\frac{f'}{f}(z)\right $ , $\left f'(z)\right $                                                                    | Sei te        | 24 |
|   |    | Hilfs |     | -                                                                                                                                           | Selte         | 26 |
|   |    | Satz  | 8:  | Verallgemeinerung von Hilfssatz 3                                                                                                           | Sei te        | 28 |
|   |    |       |     |                                                                                                                                             |               |    |
| Ş | 4. | Satz  | 9:  | Koeffizientenschranken für die u(z)                                                                                                         | Seit <b>e</b> | 30 |

Die vorliegende Abhandlung beschäftigt sich mit der Menge  $T_p$  der in  $|z| \le 1$  regulären, schlichten, normierten, p-fach symmetrischen Funktionen f(z), d.h. mit denjenigen schlichten Funktionen, deren Potenzreihenentwicklung um  $z \ge 0$  von der Form 1st  $f(z) = Z + C_1 Z^{p+i} + C_2 Z^{2p+i} + \cdots + C_n Z^{np+i} + \cdots$ 

wo p positiv ganz ist.

Mit  $T_z$  werde die Menge der in |z|<1 reg.schl.,normierten Funktionen  $S(2)=z+a_z^2+\cdots$  bezeichnet. Es ist natürlich

Die Ergebnisse sind für allgemeines paufgestellt; für p=1 ergeben sich für beliebige s(z) aus 7 gewisse Abschätzungen wieder, von denen ausgegangen wurde. Es werden hauptsächlich die folgenden Tatsachen gebraucht.

Für s(z) aus 
$$T$$
 gilt  $|Z \frac{S}{S}|(z) - \frac{2\gamma^2}{4 - \gamma^2}| \le \frac{4\gamma}{4 - \gamma^2}$  (2)  
(2)  $\frac{4}{(4+\gamma)^2} \le |S(2)| \le \frac{4}{(4-\gamma)^2}$  (3)  $\frac{4-\gamma}{4+\gamma} \le |Z \frac{S}{S}| \ge \frac{4+\gamma}{4-\gamma}$  (4)  $|Log Z \frac{S}{S}| \ge \frac{4+\gamma}{4-\gamma}$  (5)  $R_K = 2 - \sqrt{3} = 0.26 \dots$  (5)

wo  $R_{\rm g}$  und  $R_{\rm g}$  die Rundungs-bezw. die Sternschranke der s(z) bezeichnen.

Hilfssatz 2 des § 1 wird gezeigt, dass sich zu jeder S(3) aus  $\mathcal{T}$  eindeutig eine Funktion f(z) aus  $\mathcal{T}_{p}$  mit  $3=z^{p}$ konstruieren lässt und umgekehrt; für solche zugeordnete" Funktionen ergeben sich die für diese Arbeit grundlegenden Jdentitäten des

Satzes 1

$$Z \frac{f'}{f}(z) = 3 \frac{s'}{5}(3)$$

$$z \frac{f''}{f'}(z) - z \frac{f'}{f}(z) + 1 = P \left\{ \frac{s}{s}(3) - \frac{s'}{s}(3) + 1 \right\}$$

Jn S a t z 2 wird hieraus gefolgert, dass Abschätzungen von  $\Re \left\{ z \frac{s''}{s'}(z) - z \frac{s'}{s}(z) \right\}_{b \in \mathbb{Z}^w}$ .  $\Im \left\{ z \frac{s''}{s'}(z) - z \frac{s'}{s}(z) \right\}_{der s(z)}$  aus  $\Re$ gultig in gewissem Kreis  $|z| \le r$ , leicht angebbare Ungleichungen für  $\Re \left\{ z \frac{f''}{f'}(z) - z \frac{f'}{f}(z) \right\}$  be zw.  $\Im \left\{ z \frac{f''}{f'}(z) - z \frac{f'}{f}(z) \right\}$  der  $\Im \left\{ z \frac{f''}{f'}(z) - z \frac{f'}{f}(z) \right\}$ im gleichen Kreis ergeben.

Unter Anwendung von Satz 1 erhält man in Satz 3 Abschätzun. gen für  $Z \frac{S''(z)}{S'}(z) - Z \frac{S'}{S}(z)$ , desgleichen in Satz 4 für  $Z \frac{f''}{c'}(z) + (p-1)Z \frac{f'}{f}(z)$ .

Jn § 2 werden die Sternschranke  $R_{sp}$  und die Rundungsschranke  $R_{K_b}$ der f(z) aus  $\gamma_p$  und ihr Zusammenhang mit  $R_s$  und  $R_K$ 

untersucht. Sat z 5 besagt, dass 
$$R_{sp} = \sqrt[3]{R_s} \quad \text{ist.}$$
 Es strebt also 
$$R_{sp} \to 1 \quad \text{für } p \to \infty$$

Die Verbindung von Satz 4 mit Satz 3 führt zu Satz 6. In diesem werden Schranken für die  $R_{\kappa_{\mathbf{b}}}$  aufgestellt.

Es lässt sich zeigen, dass

$$R_{Kp} < \sqrt[p]{R_K}$$
 ist  $R_{Kp} \rightarrow 1$  ruckt für  $p \rightarrow \infty$ 

und dass

S a t z 7 des § 3 liefert scharfe Grenzen für  $|z| \frac{f'}{f}(z)|$  und |f'(z)|. Jm Falle p=2 ergibt sich beispielsweise für die (ungeraden) Funktionen u(z) aus  $\mathcal{T}_{i}$ :

$$\frac{4-r^2}{4+r^2} \le |Z| \frac{u}{u} |z| \le \frac{4+r^2}{4-r^2}$$

$$\frac{(4-r^2)}{(4+r^2)^2} \le |u'(z)| \le \frac{(4+r^2)}{(4-r^2)^2}$$

Die letzte Ungleichung war bis jetzt erst für sternformige u(z) bewie sen.

In S a t z 8 wird ein Satz von Marx, der Abschätzungen über  $|argz_{5}^{s'}|_{y}$ und  $|arg\frac{S(z)}{z}|_{z}$  zueinander in Beziehung bringt, auf die f(z) verallgemeinert.

Unter Benutzung der Tatsache, dass nach Satz 5 für die u(z)

ist, werden in § 4 noch obere Schranken für einige Koeffizienten der Potenzreihenentwicklung der u(z) angegeben.

# Hilfssatz 1.

f(z) sei eine Funktion der Klasse  $\gamma_p$  .

Behauptungen.

a) Aus 
$$Z_2 = \mathcal{E}_p Z_1$$
 folgt 
$$f(Z_1) = \mathcal{E}_p f(Z_2)$$

b) Aus 
$$f(z) = \xi_p \cdot f(z_n)$$
 ergibt sich 
$$z_1 = \xi_p \cdot z_n$$

Dabei ist in a)  $\xi_p$  eine bestimmte der p pten Einheitswurzeln. Dasselbe gilt für b).

Beweis zu a:

Wegen

und

ergibt sich sofort

 $f(z) = z + c_1 z^{p+i} + \cdots + c_n z^{np+i} + \cdots$  $(\xi_{p}Z)^{np+i} = \xi_{p}.Z^{np+i}$ 

$$f(z_p) = f(\xi_p z_n) = \xi_p f(z_n)$$

Beweis zu b:

Nach Behauptung a) ist

$$f(\xi_p \zeta) = \xi_p f(\zeta_i)$$

und nach der Voraussetzung zu b)  $\mathcal{E}_{p} f(z_{1}) = f(z_{2})$ 

$$\mathcal{E}_{p} f(\mathbf{z}) = f(\mathbf{z}_{2})$$

Hieraus folgt

$$f(z_p z_i) = f(z_i)$$

Daher ist wegen der Schlichtheit von f(z):

#### Hilfssatz 2.

Durch

$$(7) s(z^p) = f^p(z)$$

werden die Funktionen der Klassen T und  $T_p$ einander umkehrbar eindeutig zugeordnet, d.h.

- a) zu jeder s(z) aus r gibt es genau eine Funktion f(z) aus r, sodass (7) gilt und
- b) zu jeder f(z) aus  $\mathcal{T}_p$  gibt es genau eine Funktion s(z) aus  $\mathcal{T}_p$ , sodass die Beziehung (7) besteht.

# Beweis zu a:

S(3) set eine beliebige Funktion aus  $\Im$ .

Jn  $S(3) = 3 + a_2 3^{\frac{1}{2}} + \cdots + a_n 3^{n} + \cdots$ 

ersetze man q durch ZP(p pos.ganz.fest)

Man erhält so

$$S(Z^{p})=z^{p}\{1+a_{2}z^{p}+\cdots+a_{n}z^{(n-i)p}+\cdots\}$$

Die Funktion ist nach Voraussetzung reg.schl. in |3|41
Sie nimmt also in |3|41
es ist

$$1 + a_{2} + \cdots + a_{n} z^{n-1} + \cdots \neq 0 \quad \text{in } |z| < i$$
oder
$$1 + a_{n} z^{p} + \cdots + a_{n} z^{(n-i)p} + \cdots \neq 0 \quad \text{in } |z| < i$$

Daher gibt es eine in  $|Z| \le i$  konvergente Potenzreihe der Form  $1 + b_1 Z^p + \cdots + b_n Z^{(n-i)p} + \cdots$ 

für welche  $(1+b_1 z^p + b_2 z^{2p} + \cdots)^p = 1+a_1 z^p + \cdots$  ist

$$z(1+b_1z^p+b_3z^{2p}+\cdots)=f(z)$$

so genugt f(z) ersichtlich der Beziehung (7):

$$f^{P}(z) = S(z^{P})$$

Aus obiger Potenzreihenentwicklung geht hervor, dass f(z) p-fach symmetrisch ist.

Weiter ist f(z) schlicht in |z|44:

(8) Aus 
$$f(z_4) = f(z_2)$$
 mit  $|z_1| < 1$ 

folgt  $f^{P}(Z_{1}) = \int_{0}^{P}(Z_{2})$ 

also  $S(Z_1^P) = S(Z_2^P)$ 

Hieraus ergibt sich, da die Ausgangsfunktion S(3)schlicht ist:  $Z_{1}^{P} = Z_{2}^{P}$ 

Es sind also z und z entweder beide =0 (also z z z )
oder beide von 0 verschieden. Jm letzteren Falle muss dann

$$Z_1 = Y_0 Z_2$$
 sein,

wo &p irgend eine der p pten Einheitswurzeln sein kann.

Dann ist aber

$$f(z_1) = f(\xi_1 Z_2) = \xi_1 f(z_2)$$

Dies ergibt wegen (8) und  $f(\mathbf{Z}_{i}) \neq \mathbf{0}$ :

also

Somit ist f(z) eine Funktion der Klasse  $n_p$ .

Genügt neben f(z) auch f(z) der Beziehung (7), so

ist

$$\int_{A}^{P}(z) = \int_{A}^{P}(z)$$

also

$$\int_A (z) = \xi_p f(z)$$

Da f(z) und f(z) normiert vorausgesetzt sind, folgt hieraus

$$\mathcal{E}_{p} = 1$$

$$\int_{a}^{b} (z) = \int_{a}^{b} (z)$$

also

Die Zuordnung ist also eine eindeutige.

# Beweis zu b:

Jst umgekehrt  $f(z) = z + \zeta_1 z^{p+1} + \cdots$  eine beliebige Funktion aus  $P_p$  , so ist

$$\int_{0}^{p}(z) = Z^{p} \left\{ 1 + c_{1} Z^{p} + \cdots \right\}^{p}$$

$$= Z^{p} + a_{2} Z^{2p} + \cdots$$

$$5(3) = 3 + a_{2} 3^{2} + \cdots$$

Wird also

gesetzt, so gilt (7).

Diese Zuordnung ist eindeutig; denn für 2 Funktionen S (3) und S4 (3), die der Beziehung (7) genügen, ergibt sich aus

und 
$$S(Z^{P}) = f^{P}(Z)$$

$$S_{1}(Z^{P}) = f^{P}(Z)$$

die Gleichheit

$$S_{A}(Z^{P}) = S(Z^{P})$$

d.h. beide Funktionen sind identisch.

Weiter ist S(3)schlicht in [3]<1:

Angenommen es sei fur 2 Punkte  $\frac{3}{4}$  und  $\frac{3}{4}$  mit  $\frac{3}{4}$ 

$$S(3_4) = S(3_2)$$
.

Aus 
$$S(z_1^P) = S(z_2^P)$$

folgt damn wegen (7): 
$$f^{p}(z_{4}) = f^{p}(z_{2})$$

also 
$$f(z_i) = \xi_i f(z_i)$$

wo & irgendeine der p pten Einheitswurzeln sein kann.

Nach Behauptung b) des Hilfssatzes 1 ergibt sich hieraus

also (we gen 
$$3_1 = Z_1^P$$
 und  $3_2 = Z_2^P$ ):  $Z_1 = E_P Z_2$   
 $3_4 = 3_2$ 

Dies beweist vollends die Behauptung b) des Hilfssatzes 2.

# Anmerkung:

Die durch (7) miteinander verknüpften Funktionen aus I und pwerden im Folgenden zugeordnet genannt.

Satz 1:

Aus

$$S(3) = \int_{(z) \text{ mit } 3 = Z^P}$$

ergeben sich folgende Jdentitäten:

(9) 
$$Z \frac{f'}{f}(z) = 3 \frac{s'}{s}(3)$$
(10) 
$$Z \frac{f''}{f'}(z) - Z \frac{f'}{f}(z) + i = p \left\{ 3 \frac{s'}{s}(3) - 3 \frac{s'}{s}(3) + i \right\}$$

Beweis

Es bedeute

$$f'(z) = \frac{df}{dz}$$
,  $s'(z) = \frac{ds}{dz}$ 

Dann folgt aus (7) durch logarithmische Differentiation,

we gen  $\frac{dy}{dz} = pz^{p-i}$ :

$$p \cdot \frac{f'}{f}(z) = \frac{s'}{s}(3) \cdot pz^{p-i}$$

$$z \cdot \frac{f'}{f}(z) = \frac{s'}{s}(3)$$

oder

d.h.die Behauptung (9).

Hieraus ergibt sich weiter 
$$\frac{1}{z} + \frac{f''}{f}(z) - \frac{f'}{f}(z) = \left\{ \frac{1}{3} + \frac{s''}{5'}(3) - \frac{s'}{5}(3) \right\} P z^{p-i}$$
oder 
$$A + z \frac{f''}{f'}(z) - z \frac{f}{f}(z) = b \left\{ 1 + 3 \frac{s''}{5}(3) - 3 \frac{s'}{5}(3) \right\}$$
was die Behauptung (10) beweist.

#### Satz 2:

a) Für alle s(z) aus  $\hat{I}$  gelte für alle Punkte der Kreisscheibe  $|Z| \le r$ ,  $0 \le r < l$ .

$$G(r) \leq \Re\{z \frac{s''(z)}{s'}(z) - z \frac{s'(z)}{s}\} \in F(r)$$

$$Q(r) \leq J\{z \frac{s''(z)}{s} - z \frac{s'(z)}{s}\} \in P(r)$$

und

Dann ergibt sich für alle f(z) aus 7, gültig in |2|47;

$$p G(r^p) + p - i \le \Re \{z \frac{f''}{f'}(z) - z \frac{f'}{f}(z)\} \le p F(r^p) + p - i$$

$$p Q(r^p) \le J \{z \frac{f''}{f}(z) - z \frac{f'}{f}(z)\} \le p P(r^p)$$

Dabei seien f(r), g(r), P(r), Q(r) Funktionen von r.die in  $0 \le r < i$  definiert sind.

b) Es gelte für die Funktionen f(z) aus  $\mathcal{T}_p$   $\cdot g(r) \le \mathcal{R}\left\{z \frac{f''}{f'} - z \frac{f'}{f}(z)\right\} \le h(r)$   $q(r) \le J\left\{z \frac{f''}{f'}(z) - z \frac{f'}{f}(z)\right\} \le K(r)$ 

und

Dann folgt für alle s(z) aus $\tilde{l}$ , gültig in  $|z| \in \gamma$ :

$$-4 + \frac{1}{P} \left\{ g(\sqrt[p]{r}) + 1 \right\} \leq \Re \left\{ z \frac{s}{s}, (z) - z \frac{s}{s}(z) \right\} \leq \frac{1}{P} \left\{ h(\sqrt[p]{r}) + 1 \right\} - 1$$

$$\frac{1}{P} q(\sqrt[p]{r}) \leq J \left\{ z \frac{s}{s}, (z) - z \frac{s}{s}(z) \right\} \leq \frac{1}{P} K(\sqrt[p]{r})$$

Dabei seien g(r), h(r), g(r), K(r) in 0  $\leq r < d$  defin. Funktionen von r.

# Beweis zu a:

f(z) sei eine beliebige, aber dann feste Funktion aus  $\mathscr{T}_{p}$ ;

S(3) sei ihr nach Hilfssatz 2 b) zugeordnet. Den Punkten der Kreisscheibe  $|Z| \le r$ ,  $0 \le r \le r$ , entsprechen dabei die Punkte von  $|3| = |Z|^r | \le r^r = R$ 

Für S(3)gilt nach Voraussetzung für  $|3| \le R$ ,  $0 \le R < i$ :

$$G(R) \le \Re \left\{ 3 \frac{s''}{s}(3) - 3 \frac{s'}{s}(3) \right\} \le F(R)$$

(in der Voraussetzung zu Satz 2 a ist formal z durch 3 und r durch R ersetzt).

Also folgt wegen der Gleichheit (10) aus Satz 1:

$$\frac{z f''}{f}(z) - \frac{f'}{f}(z) = p \left\{ 3 \frac{z''}{s'}(3) - 3 \frac{s'}{s}(3) \right\} + p - i$$
für die Ausgangsfunktion  $f(z)$ 

$$\Re\left\{z\frac{f''}{f'}(z) - z\frac{f'}{f}(z)\right\} = p\Re\left\{3\frac{s''}{s'}(3) - 3\frac{s'}{s}(3)\right\} + p-4$$

oder 
$$p G(R) + p - i \le \Re\{z \frac{f''}{f'}(z) - z \frac{f'}{f}(z)\} \le p F(R) + p - i$$
for  $|z| \le \tau$ ,  $0 \le \tau < i$ 

Es ergibt sich also, wegen  $R = r^p$ 

die Behauptung a) für den Realteil:

$$p \cdot g(r^p) + p - i \le \Re\{z \frac{f''}{f'}(z) - z \frac{f'}{f}(z)\} \le p \cdot f(r^p) + p - i$$

Der Beweis zu a) für den Jmaginarteil verläuft entsprechend. Nur folgt aus (10) hier

$$J\left\{z\frac{f''(z)-z\frac{f'}{f(z)}\right\}=pJ\left\{j\frac{z''(j)-j\frac{z'}{s}(j)\right\}$$
 und somit ohne weiteres die Behauptung.

Beim Beweis zu b) geht man aus von einer beliebigen Funktion S(3) aus  $\mathcal{N}$ . Auf die ihr nach Hilfssatz 2 a) zugeordnete f(z) wendet man die Voraussetzung von b) an und folgert hieraus die Behauptung b), wenn man am Schluss noch formal g(z) durch g(z) ersetzt.

#### Satz 3.

s(z) sei eine Funktion der Klasse  $\mathcal{T}$ .

Dann gilt für  $|z| \le r$  mit  $0 \le r < 4$ 

$$(15) -1 + \frac{1}{\log r} \leq \mathcal{R}\left\{z \frac{s''(z) - z \frac{s'(z)}{s}(z)\right\} \leq -1 - \frac{3}{\log r}$$

(16) Beweis: 
$$\frac{2}{\log r} \leq \Im \left\{ z \frac{s''}{s'}(z) - z \frac{s}{s}(z) \right\} \leq -\frac{2}{\log r}$$

Ausgangspunkt sei eine beliebige, aber dann feste Funktion S(3) aus T . f(z) sei die ihr nach Hilfssatz 2 a) zugeordnete Funktion aus T. Der Kreisfläche  $|3| \le R$  entspricht wegen  $3 = Z^{k}$  die Kreisfläche  $|2| = \sqrt{|3|} \le \sqrt{R} = T$ .

Bekanntlich gilt für jede Funktion aus  $\mathcal{T}$  die Beziehung (1). Sie gilt insbesondere für obiges f(z).

Aus den Jdentitäten (10) und (9) für zugeordnete f(z)

und S(3) folgt weiter  $Z \frac{f''}{f'}(z) = p \left\{ 3 \frac{S}{S}(3) - 3 \frac{S}{S}(3) \right\} + 3 \frac{S}{S}(3) + p - i$ Wegen  $r = \sqrt{R}$  und (1) ergibt such hieraus, gultig fur  $|3| \le R$ ,  $0 \le R < i$ :

(18) 
$$\left| \frac{3}{5} \frac{5''}{5} (3) - \frac{3}{5} \frac{5'}{5} (3) + \frac{1}{p} \frac{3}{5} \frac{5'}{5} (3) - \left( -1 + \frac{1}{p} + \frac{2}{p} \frac{R^{2/p}}{p(1 - R^{2/p})} \right) \right| \leq \frac{4}{p} \frac{R^{1/p}}{(1 - R^{2/p})}$$

Da (18) bei festem R und j für jedes  $p \ge j$  gilt, kann man  $p \longrightarrow \infty$ rücken lassen.

Wegen  $\lim_{h \to \infty} p(1 - R^{2/p}) = -2 \log R$ 

erhält man also

 $\left| \frac{3}{3} \frac{s''}{s'}(3) - \frac{3}{3} \frac{s'}{s}(3) + 1 + \frac{1}{\log R} \right| \le -\frac{2}{\log R}$ 

Hieraus folgt

$$-1 + \frac{1}{\log R} \le \Re \left\{ 3 \frac{s''}{s'}(3) - 3 \frac{s'}{s}(3) \right\} \le -1 - \frac{3}{\log R}$$

$$\frac{2}{\log R} \le \Im \left\{ 3 \frac{s''}{s}(3) - 3 \frac{s'}{s}(3) \right\} \le -\frac{2}{\log R}$$

Ersetzt man formal 3 durch 2, R durch r, so ergibt sich die Behauptung des Satzes.

#### Anmerkungen.

1.) Die eben erhaltene Abschätzung (15a)  $\mathcal{R}\left\{z\frac{s''}{s'}(z) - z\frac{s'}{s}(z)\right\} \ge -1 + \frac{1}{\log r}$ 

werde nun mit einer Ungleichung verglichen, die sich aus (1) und (3) für denselben Ausdruck ergibt.

Es folgt aus (1)

$$\mathcal{R} \geq \frac{s''}{s'}(z) \geq \frac{-2\gamma(2-\gamma)}{1-\gamma^2}$$

und aus (2)

$$R \ge \frac{s'}{s}(z) \le \frac{A+r}{4-r}$$

Somit erhält man

Der Vergleich von (19) mit (15a) zeigt, dass die Schranke in (15a) besser ist als die in (19) für  $\gamma_o = 0.06 - 27 < 1$ , wobei sich  $r_o$  ergibt aus

$$\frac{1}{\log r_a} = \frac{-6r_a}{1-r^2}$$

Für ral ist übrigens

$$\lim_{\gamma \to i} \frac{-i + \frac{1}{\log r}}{-i - \frac{6\gamma}{4-\gamma^2}} = \frac{1}{3}$$

2.) Die Anwendung des Satzes 2a) auf Satz 3 führt

we gen
$$G(r) = -1 + \frac{\Lambda}{\log r} , \quad F(r) = -1 - \frac{3}{\log r}$$

$$Q(r) = \frac{2}{\log r} , \quad P(r) = -\frac{2}{\log r}$$

$$-1 + \frac{\Lambda}{\log r} \leq \Re\left\{z \frac{f''}{f'}(z) - z \frac{f'}{f}(z)\right\} \leq -1 - \frac{3}{\log r}$$

$$\frac{2}{\log r} \leq \Im\left\{z \frac{f''}{f'}(z) - z \frac{f'}{f}(z)\right\} \leq -\frac{2}{\log r}$$

Für die Untermenge der f(z) erhalten wir hier also keine bessere Abschätzung für die betrachteten Ausdrücke.

Mit (16) und Satz 2a) ergibt sich jedoch

·a.

(20) 
$$\mathcal{R}\left\{z\frac{f''}{f}(z) - z\frac{f'}{f}(z)\right\} \ge -1 - \frac{6pr^p}{1-r^{2p}}$$
 Bei festem r mit  $0 \le r \le i$  geht die Schranke in  $(20) \longrightarrow -1$  falls  $p \longrightarrow \infty$ , während die entsprechende Schranke in  $(15 \text{ b})$  für jedes p gleich der Konstanten  $-1 + \frac{1}{\log r}$ , also  $\le -1$  ist. Für grosses p ist somit  $(20)$  besser als  $(15 \text{ a})$ .

#### Satz 4.

f(z) sei eine Funktion der Klasse  $\mathcal{T}_{p}$ .

Dann gilt für  $|z| \le r$ ,  $0 \le r < 1$ 

(21) 
$$\left| Z \frac{f''}{f'}(z) + (p-i)Z \frac{f}{f}(z) - (p-1 + \frac{2p\gamma^{2p}}{4-\gamma^{2p}}) \right| \leq \frac{4p\gamma^{p}}{4-\gamma^{2p}}$$
insbe sondere
$$p-i - \frac{2p\gamma^{p}(2-\gamma^{p})}{4-\gamma^{2p}} \leq \Re \left\{ Z \frac{f''}{f}(z) + (p-i)Z \frac{f'}{f}(z) \right\} \leq p-i + \frac{2p\gamma^{p}(2+\gamma^{p})}{4-\gamma^{2p}}$$

$$\left( 23 \right) \qquad - \frac{4p\gamma^{p}}{4-\gamma^{2p}} \leq \Im \left\{ Z \frac{f''}{f}(z) + (p-4)Z \frac{f'}{f}(z) \right\} \leq \frac{4p\gamma^{p}}{4-\gamma^{2p}}$$

Die Grenzen in (22) werden angenommen von  $f_i(z) = \frac{Z}{(1-Z^p)^{2/p}} = Z+\cdots$  in den Punkten  $z=\gamma e^{\frac{2KT}{p}}$  be zw.  $z=\gamma e^{\frac{T+2KT}{p}}$ ,  $(K=0,1,\cdots p-i)$ ; sie sind also scharf.

# Beweis:

Wir gehen aus von f(z) aus  $P_p$ . Es sei S(3) die zugeordnete Funktion aus Y. Dabei ist g mit g verknüpft durch g = g. Der Kreisfläche g entspricht die Kreisfläche g = g = g .

Für jede  $S_{j}$ aus T, also auch für die obige zugeordnete, gilt nun die Beziehung (1).

Die Jdentitäten (9) und (10) führen auf

$$\mathfrak{Z}\frac{s''}{s'}(\mathfrak{Z})=\frac{1}{p}\left\{z\frac{f''}{f'}(z)+(p-1)z\frac{f'}{f}(z)+1-p\right\}$$

Setzt man dies in (1) ein. so ergibt sich. wegen Rank

$$\left| Z \frac{f''(z) + (p-i)Z \frac{f'}{f}(z) - (p-i) + \frac{2p\tau^{2p}}{4-\tau^{2p}} \right| \leq \frac{4p\tau^{p}}{4-\tau^{2p}} , \quad |z| \leq \tau, 0 \leq \tau \leq i.$$

Hieraus folgen ohne weiteres die Behauptungen (22) und (23).

Bekanntlich ist  $S_1(z) = \frac{Z}{(A-z)^2}$  reg.schl. in |Z| < 1Nach der Behauptung a) des Hilfssatzes 2 ist die ihr durch (7) Nach der Benaup tung z, all significants for  $f_1(z) = \sqrt{5(z^p)^2/p} = \frac{z}{(1-z^p)^2/p} = z + \cdots$ eine Funktion der Klasse 7, .

Nun ist

$$Z\frac{f_{2}^{''}(z)+(p-1)Z}{f_{2}^{'}(z)}=p-1+\frac{2pz^{p}(2+z^{p})}{1-z^{2p}}$$

Daher ergibt sich für die Punkte  $z=re^{\frac{2K\pi}{p}}$ , (K=0,1,2,...p-i):

 $\Re \frac{2pz^{p}(2+z^{p})}{\sqrt{1-z^{2p}}} = \frac{2pr^{p}(2+r^{p})}{\sqrt{1-r^{2p}}}$  sodass die obere Schranke von (22) durch  $\frac{1}{2}(z)$  in diesen Punkten angenommen wird. Sie ist also scharf.

Desgleichen ist die untere Schranke in (22) scharf. Denn es ist für f(z) in  $Z = re^{\frac{T + 2KT}{p}}$ ; K = 0, i, 2, ..., p - i.

$$R \frac{2pz^{P(2+z^{p})}}{1-z^{2p}} = \frac{-2p\tau^{P}(2-\gamma^{p})}{1-\gamma^{2p}}.$$

\$ 2.

# Satz 5.

 $R_s$  sei die Sternschranke der Funktionen s(z) der Klasse  $R_s$ , die Sternschranke der f(z) aus  $R_s$ .

Dann gilt

(24)

$$R_{sp} = \sqrt[3]{R_s}$$

Zusatz:

Es ist

(25) also

also 
$$R_{5u} = R_{52} = \sqrt{0,6557}... = 0,809...$$
 wo  $R_{5u}$  die Sternschranke der (ungeraden) Funktionen  $u(z)$ 

aus & bedeutet.

# Beweis:

Wir gehen aus von einer beliebigen, aber dann festgehaltenen Funktion f(z) aus r,  $s_0$  sei die ihr nach Hilfssatz 2b) eindeutig zugeordnete Funktion aus r. Es gilt also

 $S(3) = \int_{0}^{b} (z) \text{ mit } 3 = z^{b}$ 

 $R_s$  bezeichne die Sternschranke aller S(3); es ist somit für jedes S(3) in  $|3| < R_s$ :

 $\Re \frac{s}{s} \frac{s}{s} \frac{s}{s} > 0$ (Kriterium für sternf. Abbildung)

Wegen der Gleichheit (9) für zugeordnete f(z) und S(3) ergibt sich insbesondere für unsere Ausgangsfunktion f(z)

$$\Re z \frac{s'}{s}(z) = \Re z \frac{s'}{s}(z) > 0 \quad \text{für} \quad |z| = |z| < \Re s$$
d.h.in  $|z| < \sqrt{\Re s}$ 

Daher ist

(26)

$$R_{sp} \geq \sqrt[p]{R_s}$$

Geht man umgekehrt von einer beliebigen, aber dann festen Funktion S(3) der Klasse l aus, so gilt fur die ihr nach Hilfssatz 2a) eindeutig zugeordnete Funktion f(z) aus  $l_p$  auch die Jdentität (9).

Es sei  $R_{sp}$  die Sternschranke der f(z); dann ist

$$\Re z \frac{f'}{f}(z) > 0$$

in IZI < Rsp

Somit ist für unsere Ausgangsfunktion S(3)

$$\Re g \frac{S'}{S}(z) = \Re z \frac{f'}{f}(z) > 0$$

in 1/31' = |z| < Rsp d.h.in |3| < Rsp

Dies führt zu

$$R_s \ge R_{sp}^P$$

(27) oder

$$R_{sp} \leq \sqrt[p]{R_s}$$

Aus (26) und (27) folgt somit

Wegen (6) ergibt sich ohne weiteres aus (24) der Zusatz.

# Satz 6.

Es sei f(z) eine Funktion der Klasse  $T_p$ ,  $R_{k,j}$  die Rundungsschranke von  $T_k$ .

a) Dann gilt in |Z| 47,04744

sowohl 
$$\Re \left\{ z \frac{f''(z)+1}{f'(z)+1} \right\} \ge \frac{p-i}{\log r^p} + \frac{1-4r^p+r^{2p}}{1-r^{2p}}$$

als auch

(29) 
$$\Re\left\{z\frac{f''}{f'}(z)+i\right\} \ge \frac{\gamma^{2p}-2(3p-i)\gamma^{p}+i}{1-\gamma^{2p}}$$

$$R_{K2} \ge 0.36 \cdots$$

$$R_{K3} \ge 0.16 \cdots$$

(28)

$$R_{KP} \ge \sqrt{3p-1-\sqrt{(3p-1)^2-1}}$$
,  $p = 4.5,...$ 

$$R_{KP} \leq \sqrt{p+1-\sqrt{(p+i)^2-1}} < \sqrt{R_K}$$

(33)

# Beweis zu a):

Für f(z) aus 🎝 folgt

aus Satz 3, Gl.(15 b):

$$\Re\left\{z\frac{f''}{f'}(z)-z\frac{f'}{f}(z)\right\}\geq -1+\frac{1}{\log r}$$

und aus Satz 4, G1.(22):  $\Re\{Z\frac{f''}{F'}(z)+(p-i)Z\frac{f'}{F}(z)\}\geq p-i-\frac{2pr^{p}(2-r^{p})}{1-r^{2p}}$ 

die Behauptung (28) durch kurze Rechnung.

Entsprechend folgt

aus (20): 
$$\Re \left\{ z \frac{f''}{f'}(z) - z \frac{f'}{f}(z) \right\} \ge -1 - \frac{6p\tau^p}{1 - \gamma^2 p}$$

und aus (22) die Ungleichung (29).

Die Ungleichungen (28) und (29) werden in b) zur Aufstellung unterer Schranken für die Eundungsschranken  $R_{\kappa\rho}$ der f(z) benutzt werden.

Wir verwenden dabei, wie auch beim Bewels zu c), folgendes (10 Kriterium fur konvexe Abbildung:

h(z) sei eindeutig regulär in |z|<R. Notwendig und hinreichend dafür, dass |z|<Y mit o<r<R konvex abgebildet wird, ist, dass in |z|<Y

$$\mathcal{R}\left\{z\frac{h''}{h'}(z)+1\right\}\geq 0 \qquad \text{ist.}$$

# Beweis zu b).

Um untere Schranken für die  $R_{kp}$  (p=2,3...) zu gewinnen, nehmen wir zuerst Gleichung (28) zu Hilfe.

Für p=l ergibt sich hieraus

$$\Re\left\{z\frac{s''}{s},(z)+1\right\} \ge \frac{1-4\gamma+\gamma^2}{4-\gamma^2}$$

und hieraus

$$\mathcal{R}\left\{z\frac{s''(z)+1}{3} \geq \sigma \right.$$

$$\text{für } |z| \leq 2 - \sqrt{3} = R_{\kappa}$$

Jm Folgenden werden die Falle p=2,3.... betrachtet.

Man hat festzustellen, für welches kleinste r=r>0 bei festem p

$$\frac{P-A}{\log \tau P} + \frac{1-\mu_{\gamma}P_{+\gamma}^{2}P}{A-\gamma^{2}P} = \sigma$$

$$\log r = -\frac{P-A}{P} \cdot \frac{A-\gamma^{2}P}{A+\gamma^{2}P} + \mu_{\gamma}P$$
 1st.

oder

Dann gilt

Es ergibt such so die Tabelle I:

(30) 
$$p = 2$$
  $R_{2} \ge 0,36...$   
(31)  $p = 3$   $R_{3} \ge 0,40...$   
 $p = 4$   $R_{2} \ge 0,39...$   
 $p = 5$   $R_{3} \ge 0,38...$ 

Man kann leicht nachweisen, dass

$$\lim_{p\to\infty} r_p = \frac{1}{e} = 6,367.$$
 ist.

Wir können also mit (28) nicht zeigen, dass i ruckt für p-10. Letzteres ergibt sich jedoch, wenn man (29) heranzieht.

Aus

$$\gamma^{2p} = 2(3p-1)\gamma^{p} + 1 = 0$$

$$\gamma = \sqrt{3p-1} \sqrt{(3p-i)^{2}-1}$$

$$R_{Kp} \ge \sqrt{3p-i - \sqrt{(3p-i)^{2}-1}}$$

(32)Es ist also

folgt

Dies liefert die Tabelle II:

$$p = 2$$
  $R_{k2} \ge 0.30..$   
 $p = 3$   $R_{k3} \ge 0.39..$   
 $p = 4$   $R_{k4} \ge 0.46..$   
 $p = 5$   $R_{k5} \ge 0.51..$ 

Aus (32) folgt durch Umformung

$$R_{Kp} \ge \frac{1}{\sqrt[p]{p} \cdot \sqrt[p]{3 - \frac{1}{p} + \sqrt{(3 - \frac{4}{p})^2 + \frac{1}{p^2}}}}$$
also
$$R_{Kp} \longrightarrow 1 \qquad \text{fur } p \longrightarrow \infty$$

Der Vergleich der beiden Tabellen zeigt, dass für p = 2 und p = 3 die Tabelle I bessere untere Schranken für  $R_{KP}$  liefert. Für p = 4.5... gibt die Tabelle II bessere Werte.

# Beweis zu c):

(33)

Für die Funktion
$$\int_{1}^{1}(z) = \frac{Z}{(1-z^{p})^{2/p}} = Z + \cdots$$
aus  $T_{p}$ 

ergibt sich
$$Z = \frac{f_{1}^{n}(z) + i}{f_{1}^{n}(z) + i} = \frac{Z^{2p} + 2(p+i)z^{p} + i}{4 - z^{2p}}$$
Fur die Punkte
$$Z = \gamma e^{\frac{p}{p}} , K = 0, 1, \dots, p-i$$
ist
$$Z^{p} = -\gamma^{p}, Z^{2p} = \gamma^{2p}$$
Somit ist für diese Punkte
$$R\{z = \frac{f_{1}^{n}(z) + i\}}{f_{1}^{n}(z) + i} = 0$$
Für  $Z = Y_{0}e^{\frac{p}{p}}$ 

Wo sich  $x = x_{0}e^{\frac{p}{p}}$ 

wo sich  $x = x_{0}e^{\frac{p}{p}}$ 

Daher ist
$$R\{x = \frac{p}{p+i} - \sqrt{(p+i)^{2} - i}}$$

Es soll nun noch gezeigt werden, dass für p = 2,3...

$$\sqrt{p+i-\sqrt{(p+i)^2-i}} < \sqrt{2-\sqrt{3}} = \sqrt{R_K}$$
ist.

Letzteres ist dann und nur dann richtig, falls

 $p+i-\sqrt{(p+i)^2-1} < 2-13$  $p+A+\sqrt{(p+i)^2-i} > 2+13$ 

ist,

was offenbar für p = 2.3... zutrifft.

oder

Aus Tabelle I. Tabelle II und (33) erhält man also.

\$ 3.

# Satz 7

f(z) sei eine Funktion der Klasse  $T_{m p}$  . Dann gilt fur |Z| £7, 0 £7 < i :

$$\frac{1-\gamma^{p}}{1+\gamma^{p}} \leq \left| Z \frac{f'}{f}(z) \right| \leq \frac{1+\gamma^{p}}{1-\gamma^{p}}$$

(35) 
$$\frac{1}{(1+r^p)^{2/p}} \le \left| \frac{f(z)}{z} \right| \le \frac{1}{(1-r^p)^{2/p}}$$

$$\frac{A-\gamma P}{(A+\gamma P)^{A+1/p}} \leq \left| f'(z) \right| \leq \frac{A+\gamma P}{(A-\gamma P)^{A+1/p}}$$

Punkten

Die oberen Schranken werden bei festem r in den 
$$z=re^{\frac{2k\pi}{p}}$$
.  $k=0,1,2...$   $p-i$ 

die unteren Schranken in den Punkten

$$Z = \Upsilon e^{\frac{\pi + 2KT}{P}}; \quad K = 0, 1, \dots P^{-1}$$

$$f_{4}(z) = \frac{z}{(4 - z^{p})^{2/p}} = z + \dots \quad \text{angenommen}.$$

durch

Beweis. Nach Nevanlinna gilt fur jede Funktion S(3) aus 7 die Beziehung (3).

Wir gehen aus von einer beliebigen, aber dann festen Funktion f(z) aus  $\mathcal{T}_{\mathbf{k}}$ .

Fur ihre nach Hilfssatz 2 b) zugeordnete \$ gjgilt die Ungleichung (3) und wegen der Gleichheit (9) für einander zugeordnete f(z) und S(3)

erhält man 
$$\frac{1-R}{1+R} \le \left| Z \frac{f'}{f}(z) \right| \le \frac{1+R}{1-R}$$
(34) und hieraus 
$$\frac{1-\gamma P}{1+\gamma P} \le \left| Z \frac{f'}{f}(z) \right| \le \frac{1+\gamma P}{1-\gamma P}$$
 für  $|Z| \le \gamma$ 

Jn gleicher Schlussweise ergibt sich

wegen

$$\frac{S(3)}{3} = \left(\frac{f(z)}{z}\right)^{\beta} \quad \text{mit } 3 = Z^{\beta}$$

und (2) für die Funktionen f(z

(35) 
$$\frac{1}{(1+r^{p})^{2/p}} \left| \frac{f(z)}{z} \right| \leq \frac{1}{(1-r^{p})^{2/p}} \quad \text{für } |z| \leq r, \ 0 \leq r \leq r$$

Aus (34) und (35) folgt somit

(36) 
$$\frac{(1-r^{p})}{(1+r^{p})^{1+2lp}} \leq |f'(z)| = |z| \frac{f'(z)}{f} (z) \cdot \frac{f(z)}{z}| \leq \frac{(1+r^{p})}{(1-r^{p})^{1+2lp}}$$

Die Schranken in (34),(35),(36) sind sämtlich scharf:

 $f_{A}(z) = \frac{z}{(A-zP)^{2}/p} = z + \dots \quad \text{aus } f_{p}$ Für die Funktionen ist

$$\frac{\int_{A}^{A}(z)}{z} = \frac{1}{(1-z^{p})^{2}/p}, \quad z = \frac{\int_{A}^{A}(z)}{\int_{A}^{A}(z)} = \frac{1+z^{p}}{1-z^{p}}, \quad \int_{A}^{A}(z) = \frac{1+z^{p}}{(1-z^{p})^{1+2}/p}$$

sodass bei festem r die oberen Schranken in den Punkten

$$Z = \gamma e^{-\frac{1}{p}}$$
die unteren Schranken in den Punkten

$$Z = \Upsilon e^{\frac{\pi + 2KT}{p}}i$$
,  $K = 0,1,\dots p-i$ 

angenommen werden.

# Hilfssatz 3 (Marx)

of (7) sei eine in 04% idefinierte Funktion von r.

Für alle Funktionen s(z) aus gelte in gewisser Kreisscheibe/2/49 06921

$$|\arg z \frac{s'}{s}(z)| \leq \alpha(g)$$

Dann ist für alle s(z) in derselben Kreisscheibe  $|Z| \leq c$ 

Die Umkehrung gilt auch.

Eine für alle s(z) in/2/49 gültige Ungleichung

 $|arg \frac{s(z)}{2}| \leq \beta(g)$  zieht für alle s(z) in  $|Z| \leq g$ 

dieselbe Ungleichung

$$|\arg z \frac{s}{s}(z)| \leq \beta(g)$$

nach sich.

# Beweis.

s(z) sei eine beliebige, aber dann feste Funktion aus T. z sei irgend ein Punkt der festen Kreisscheibe/z/49mit 0<9< 1 und es gelte

$$|\arg z_0 \frac{s'}{s}(z_0)| \leq \infty (g)$$

Wir nehmen für das Folgende z als fest an mit  $0 < |z| \le g$ und haben zu zeigen, dass aus (39)

$$\left|\arg\frac{S(Z_0)}{Z_0}\right| \leq \alpha(9)$$

sich ergibt.

Zu diesem Zweck benützt man die Tatsache, dass mit s(z)

$$g(3) = \frac{S(z_0) - S\left\{\frac{-3 + z_0}{4 - 3 \cdot z_0}\right\}}{S'(z_0) \cdot \left\{1 - |z_0|^2\right\}} = 3 + \cdots$$

in  $\frac{1}{4}$ /reg.schl.ist, da wegen  $Z = \frac{-3+Z_0}{4-3Z_0}$  z linear mıt zusammenhängt.

Nach leichter Rechnung ergeben sich (für ? = 3 ) folgende

Zusammenhänge:

$$\frac{S(z_0)}{Z_0} = \frac{1}{1-|z_0|^2} \cdot \frac{1}{z_0 \frac{g'}{g}(z_0)}$$

und

$$Z_0 \frac{S'}{S} (Z_0) = \frac{1}{1 - |Z_0|^2} \cdot \frac{1}{9(Z_0)}$$

 $Z_{o} \frac{S'}{S} (Z_{o}) = \frac{1}{1 - |Z_{o}|^{2}} \cdot \frac{1}{\frac{9(Z_{o})}{1 - |Z_{o}|^{2}}}$   $Dag(j) in |j| (i reg. schl. ist, ergibt sich an der Stelle j = Z_{o})$ 

$$|\arg z_0 \frac{g'}{g}(z_0)| \leq \alpha(g)$$

Nach Voraussetzung gilt die Abschätzung (39) ja für alle s(z) in | Z| 48.

Nun ist nach (40) 
$$\left| arg \frac{S(z_0)}{z_0} \right| = \left| arg z_0 \frac{g'}{g}(z_0) \right|$$
  
 $\frac{da}{4-lz_0^2}$  positiv reell ist,

also folgt aus (42)

$$\left|\arg\frac{S(\zeta)}{\zeta_0}\right| \leq \alpha(\xi)$$

Da z ein beliebiger Punkt aus | z | 2 | 3 ist, gilt diese Abschätzung für 2/2 . Damit ist der erste Teil des H. Satzes bewiesen.

Die Umkehrung beweist man unter Zuhilfenahme von (41) entsprechend.

#### Satz 8:

f(z) set irgend eine Funktion aus  $\eta$ .

a)  $\gamma(r)$ ,  $\delta(r)$  seien definiert für  $0 \le r < 1$ .

Für alle f(z) gelte in gewissem Kreis  $|z| \le 3 \le 1$ ,  $0 \le 3 \le 1$ 

(43) 
$$\left| \arg \frac{f(x)}{|x|} \right| \leq f(g)$$

Dann ist fur alle f(z) im selben Kreis  $|z| \le g$ 

(44) 
$$|\arg \frac{f(z)}{z}| \leq \frac{1}{p} \gamma(g) .$$

Die Ungleichung

$$|\arg\frac{f(z)}{z}| \leq \delta(9)$$

gultig für alle f(z) in  $|z| \leq 9$ ,  $0 \leq 5 < 1$ 

zieht für alle f(z) in  $|z| \le 9$  die Ungleichung  $|arg z \frac{f'(z)}{f'(z)}| \le p \cdot \delta(9)$  nach sich.

b) Es gilt

(45) 
$$|\arg Z \frac{f'}{f}(z)| \leq \log \frac{1+r^p}{1-r^p}$$
(46) 
$$|\arg \frac{f(z)}{z}| \leq \frac{1}{p} \log \frac{1+r^p}{1-r^p} .$$

Beweis: zu a)

Satz 8 sagt aus, dass der Marx'sche Satz (Hilfssatz 3), der Abschätzungen über  $|arg z_{\overline{z}}|$  und  $|arg \overline{z}|$  der allgemeinen schl. Funktionen miteinander in Zusammenhang bringt, für die Teilmenge der Funktionen f(z) aus f nicht mehr gilt(p=2,3...). Er geht aber auch nicht ganz verloren.

Beim Beweis gehen wir aus von irgend einer beliebigen f(z).

Dann ist nach Voraussetzung in einem gewissen Kreise |2|  $\leq f_z$  0  $\leq f_z$  1

$$|\arg z \frac{f'}{f}(z)| \leq f(g)$$

Also ergibt sich wegen (9) für die nach Hilfssatz 2 b) zuge ordnete schlichte Funktion S(3) in  $|3|=|z|^2 \le S^2=P$ 

(47)  $|\arg \frac{s'}{s}(3)| = f(\sqrt{P})$  Diese Abschätzung gilt in  $|3| \le P$  für alle Funktionen s(3); zu jeder s(3) gibt es ja eine zugeordnete Funktion f(z), für welche wegen (9) und (43) auch (47) gilt.

Also lässt sich der Hilfssatz 3 anwenden und es folgt für alle Funktionen aus  $\gamma$ , insbesondere für die S(3), die der Ausgangsfunktion f(z) zugeordnet ist:

und wegen

$$|\arg\frac{S(3)}{3}| \leq \gamma (\sqrt[p]{P})$$

$$\frac{(f(2))^{p}}{2} = \frac{S(3)}{3}, \quad 3 = 2^{p}$$

ergibt sich für unsere Ausgangsfunktion f(z) in  $|z| \le 9$ 

(44)  $|arg(\frac{f(z)}{2}| \le \frac{1}{P} \gamma(s)|$  da  $P = s^P$ Die Umkehrung beweist man entsprechend unter Verwendung der Umkehrung von Hilfssatz 3.

# Beweis zu b).

Der Funktion f(z) aus  $\mathcal{F}_{p}$  sei nach Hilfssatz 2b) S(z) aus  $\mathcal{F}_{p}$  zugeordnet.

Für jede S(3) aus 7, insbesondere also für diese zugeordnete, gilt

(4)  $|\log 3\frac{s}{s}(3)| \le \log \frac{1+R}{1-R}$ ,  $|3| \le R$ ,  $0 \le R \le 1$  $|\arg 3\frac{s}{s}(3)| \le \log \frac{1+R}{1-R}$  Wegen (9) ergibt sich somit in bekannter Schlussweise für unsere Ausgangsfunktion f(z)

(45)  $|\arg z \frac{f'(z)}{f}| \leq \log \frac{1+\gamma P}{4-\gamma P}, |z| \leq \gamma, 0 \leq \gamma \leq 1$ Hieraus erhält man nach Behauptung a)

(46) 
$$|\arg \frac{f(z)}{z}| \leq \frac{1}{P} \log \frac{1+\gamma P}{1-\gamma P}$$
 was die Behauptung b) beweist.

\$ 4.

## Satz 9:

Es sei u(z) eine Funktion der Klasse  $\frac{1}{2}$ , ihre Potenz-reihenentwicklung sei  $u(z) = z + b_3 z^3 + \cdots + b_{n+1} z^{2n+1} + \cdots$ 

Dann ist

$$|b_{3}| \leq 4 < \left(\frac{5}{4}\right)^{2} = 1.57...$$

$$|b_{5}| \leq 2 < \left(\frac{5}{4}\right)^{4} = 2.45...$$

$$|b_{7}| < \left(\frac{5}{4}\right)^{6} < 3.85$$

$$|b_{9}| < \left(\frac{5}{4}\right)^{8} < 5.97$$

$$|b_{11}| < \left(\frac{5}{4}\right)^{10} < 9.32$$

#### Vorbemerkung:

Für die Koeffizienten der Funktionen s(z) aus ? ist bis jetzt bewiesen:

(48)

$$|a_n| \leq (\frac{1}{2} + \frac{1}{\pi})en < 2,23n$$

Vermutet wird

Für n= 2,3,4,5 sind schärfere Schranken bekannt, nämlich

Hinsichtlich der u(z) aus  $rac{7}{2}$  ist bis jetzt bekannt

(50)

$$\left| b_{2n+i} \right| \le e(n+1)$$

(48) gilt trivialerweise auch.

Es konnte sogar bewiesen werden

Dabei ist p eine pos. Konstante, d.h. die Koeffizienten

aller ungeraden schlichten Funktionen besitzen eine is gemeinsame obere Schranke p.(Nach Lewin ist z.B.p. 3,39 zulässig.Dieses neuere Ergebnis verbessert ersichtlich die Schranken in Satz 9).

Die Vermutung p= 1 erweist sich als falsch, denn es wurde bewiesen, dass es u(z) gibt mit  $|b_5|>i$ 

d.h. dass p>i sein muss.

Weiter ist bewiesen, dass für ungerade schl. Funktionen, deren Potenzreihen nur reelle Koeffizienten besitzen

$$|b_{2n+i}| \leq 2$$
 gilt.

Erwähnt werde noch, dass unter Verwendung von | 4|42 und | 4|43 sich | 6|4| und | 6|4| ergeben;

weiter zeigen tiefergehende Untersuchungen, dass sogar

$$|b_s| \le e^{-2t} + \frac{1}{2} = 1,0i3..$$
 ist.

# Beweis zu Satz 9:

Es sei u(z) eine Funktion aus  $\frac{7}{2}$ .

Mit  $\frac{1}{3}$  sei die Sternschranke der u(z) bezeichnet; es bildet also jede u(z) sicher  $\frac{1}{2}$   $\frac{7}{4}$  sternförmig bezüglich u(0) so ab.

Nach (25) ist

(51)

$$R_{su} > \frac{4}{5}$$

Setzt man

$$\frac{Z}{R_{s,i}} = 3$$

$$u(z) = z + b_1 z^3 + \dots + b_{n,i} z^{2n+i} + \dots \quad \text{in } |z| \leq R_{s,n}$$

auch

$$w = u(R_{su} \frac{1}{3}) = u(3) = R_{su} \frac{1}{3} + \frac{b}{3} \frac{R_{su}^3}{su} \frac{1}{3} + \cdots + \frac{b}{2mi} \frac{R_{su}^{2mi}}{su} \frac{2mi}{3} + \cdots$$

sternförmig in 3141

bezüglich 
$$\mathcal{U}(0) = 0$$

Man setze 
$$\oint (3) = \frac{\mathcal{U}(3)}{R_{3n}} = \sum_{n=0}^{\infty} \zeta_{n+i} 3^{2n+i}$$

(52) mit  $C_{2n+1} = b_{2n+1} \cdot R_{su}^{2n}$  und  $C_{su} = i$ Dann ist ersichtlich mit  $\mathcal{U}(\mathfrak{Z})$  auch  $\mathcal{F}(\mathfrak{Z}) = \mathfrak{Z} + \cdots$ ungerade schlicht und sternförmig bezüglich  $\mathcal{F}(\mathfrak{S}) = \mathfrak{S}$  in  $|\mathfrak{Z}| \leq i$ .

Auf  $\Phi(3)=3+$ -wenden wir folgenden Satz von Strohhäcker an:

$$w = \oint (3) = 3 + c_3 3^3 + \cdots + c_{n+1} 3^{2n+1} + \cdots$$

sei ungerade, reg.schlicht in  $|\beta| < \hat{I}$ , sowie dort sternförmig bezuglich W(0) = 0.

Dann ist

(53)

Aus (52) und (53) folgt somit

$$R_{su}^{2n} \mid b_{2n+i} \mid \leq 1$$

Wegen (51) ergibt sich also

$$|b_{2n+i}| \leq \frac{1}{R_{su}^{2n}} < \left(\frac{5}{4}\right)^{2n}$$

Wir vergleichen

$$|b_{2n+i}| \leq (\frac{5}{4})^{2n} = a$$

mit (50)

$$|b_{n+i}| \le e(nH) = b$$

Es ergibt sich für n= 1,2....6

azb

und für n=7,8...

a > b

## Auswertung:

Zum Vergleich stellen wir zugleich die bisher bekannten Schranken (48), (49), (50) daneben.

(b<sub>2n+i</sub> bezeichne die Koeffizienten der u(z),  $a_n$  die Koeffizienten der beliebigen schlichten s(z)).

Dann folgt

| $\left  b_{2nri} \right  < \left( \frac{5}{4} \right)^{2n}$ für | aus<br> b <sub>]n+i</sub> | aus $ a_n  \le (\frac{1}{2} + \frac{1}{\pi})e \cdot n$ < 2,23 n |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------|---------------------------|-----------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| n=1:  b  < 1,57                                                 | h₃/                       | a <sub>3</sub>  46,69                                           |  |  |  |  |  |
| n=2:  b <sub>s</sub>   <2,45                                    | b <sub>2</sub>   < 8,16   | a_101,15                                                        |  |  |  |  |  |
| n=3:  b  < 3,85                                                 | 5 410,88                  | ag15,61                                                         |  |  |  |  |  |
| $n=4:  b_{1}  < 5.97$                                           | b  413,60                 | ak20,07                                                         |  |  |  |  |  |
| n=5:  b < 9,32                                                  | b <sub>0</sub>  416,32    | a  <b>42</b> 4,53                                               |  |  |  |  |  |
| n=6:  b <14,8                                                   | b <19,04                  | a  <b>@</b> 8,99                                                |  |  |  |  |  |
| n=7:   b <sub>3</sub>  <22,3                                    | b <sub>15</sub>  <21,76   | a <33,45                                                        |  |  |  |  |  |

Nimmt man (49) zu Hilfe, so folgt hieraus leicht |b, | 41, |6/42 Beweis: Mit u(z) aus ist auch S(3) = u(z) eine Funktion aus v(z)

Da 
$$S(3) = (2 + b_3 z^3 + b_3 z^3 + \cdots)^2$$

$$= 3 + 2b_3 3^2 + (2b_3 + b_3^2) 3^3 + \cdots$$

ist wegen | 4 | 42 :

$$|2b_{3}| \le 2 \quad \text{d.h.} \quad |b_{3}| \le 4.$$
We gen 
$$|a_{3}| \le 3 \quad \text{ist} \quad |2b_{5} + b_{3}^{2}| \le 3$$
und da 
$$|2b_{5} + b_{3}^{2}| \ge 2|b_{3}| - |b_{3}|^{2}$$

und da

so folgt 
$$2|b_s|^2 \le 3 + |b_3|^2$$
 d.h.  $|b_5| \le 2$ 

Stellt man nach demselben Verfahren die Schranke für  $b_{2}/b_{3}$ fest, so ergibt sich diese schlechter als die Schranke des Satzes 9.

Der Beweis von  $|b_i| \le e^{-\frac{\pi}{4}}$  erfordert scharfere Hilfsmittel.

## Literaturhinweise.

- 1) Bieberbach, Lehrbuch der Funktionentheorie, Band 2,1931 S.76
- 2) vgl. 1) Seite 78.
- 3) R.Nevanlinna. Ueber die konforme Abbildung von Sterngebieten. Oeversikt av Finska Vet.soc.Forh.63 (1920-21)
- 4) Grunsky, H. Neue Abschätzungen zur konformen Abbildung... Dissert.Schriften d.Math.Seminars und des Jnst.für angew.Math.der Univ.Berlin Bd.1 1933 Seite 130.Satz IV.
- 5) vgl.1) Seite 81
- 6) H.Grunsky. Jahresbericht der Deutschen Math. Vereinigung 1933 Band 43, Seite 140
- 7) Privalov. Recueil math. soc. math.de Moscou 31(1924) Seite 350 - 365.
- 8) Polya Szegő, Aufgabensemmlung der Analysis Band 2, Abschnitt IV, Kapitel 2 Aufg. 79 u. 80
- 9) vgl.1) Seite 82
- 10) vgl.1) Seite 81
- 11) Marx: Math. Annalen 107 (1932) Seite 49
- 12) Landau, Math. Zeitschrift, Band 30, 1929, Seite 635
- 13) Grandjot, enth. in Abhandlung von Szegö, Math. Annalen 100 1928 Seite 188
- 14) Lewin: Jahresbericht der Deutschen Math. Vereinigung Band 42,1933, Seite 70.
- 15) Lewin: Mathem.Zeitschrift 38. 1934 Seite 307.
- 16) Paley Littlewood: Journal of the London math.soc. 7 (1932) S. 167 169
- 17) Fekete-Szegő: Bemerkung über ungerade schlichte Funktionen Journal London math.soc.8.1933.Seite 85-89.
  - 18) Rogosinsky. Math. Zeitschrift 1932 S. 112
- 19) Strohhäcker. Math.Zeitschrift, Band 37 S.372 Satz VIII.

#### Lebenslauf.

Jch, Erwin P f 1 a n z, wurde am 12. August 1907 in Stuttgart als Sohn des Oberkellners Ernst Pflanz und seiner Ehefrau Wilhelmine geb. Frank geboren.

Nach Besuch der Volksschule in Pforzheim von 1914 - 1916 trat ich 1916 in die Friedr.-Eugens-Oberrealschule in Stuttgart ein, wo ich im Frühjahr 1926 die Reifeprüfung ablegte. Nach 3semestrigem Studium der Elektrotechnik an der Techn. Hochschule in Stuttgart widmete ich mich dem Studium der Mathematik und Physik, und zwar in Stuttgart, Göttingen, Tübingen. Jm Frühjahr 1932 legte ich die 1. und im Frühjahr 1933 die 2. Dienstprüfung für das höhere Lehramt ab.

Herr Professor Dr. Knopp hat meine Arbeit durch wertvolle Anregungen gefördert. Hiefür spreche ich ihm an dieser Stelle meinen herzlichsten Dank aus.

# Vergleichende Untersuchungen über die Verlagerung und Wanderung des Sehrichtungszentrums.

## INAUGURAL DISSERTATION

zur

Erlangung der Doktorwürde

einer

Hohen Philosophischen Fakultät

der

Universitat zu Tubingen

vorgelegt von KARL MEZGER

Genkingen O/A Reutlingen



Gedruckt mit Genehmigung der Philosophischen Fakultat der Universität Tubingen

Referent Professor Dr. O. Kroh

28. Februar 1930

## INHALTSUBERSICHT

| Kapitel I   | Der Begriff der Sehrichtung .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1- 9  |  |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|--|
|             | <ol> <li>Die binokulare Sehrichtung</li> <li>Binokulare und monokulare Sehrichtungen in ihrem<br/>Verhaltnis zu einander.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |  |
| Kapıtel II  | Diskussionen über das Sehzentrum .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9—14  |  |
| Kapıtel III | Ergebnisse und methodische Folgerungen aus I und II $$ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 15—16 |  |
| Kapıtel IV  | Aufgabestellung und Methodik                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 16—21 |  |
| Kapıtel V   | Die empirische Bestimmung der Lage des Sehrichtungs-<br>zentrums (Zyklopenauges) mit Hilfe optischer Daten<br>1 Bestimmung der Abweichung der binokularen Blick-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2240  |  |
|             | linie von der objektiven Mediane in Winkelgraden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |  |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |  |
|             | b) Die Versuchspersonen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |  |
|             | <ul> <li>c) Der Versuch im Tagraum</li> <li>aa) Außere Versuchsbedingungen</li> <li>bb) Die Versuchstechnik</li> <li>cc) Ergebnisse</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 생     |  |
|             | d) Der Versuch im Dunkelraum  aa) Außere Versuchsbedingungen  bb) Die Versuchstechnik  cc) Ergebnisse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |  |
|             | e) Die Ursachen der Verlagerung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |  |
|             | 2 Die frontal parallele Darbietung des Fixations objektes linearer Abstand und Winkelabstand                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |  |
| Kapıtel VI  | Das Zyklopenauge und die Lokalisation der vorgestellten Medianebene                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4043  |  |
| Kapıtel VII | lime von der objektiven Mediane in Winkelgraden  a) Die Apparatur  b) Die Versuchspersonen  c) Der Versuch im Tagraum  aa) Außere Versuchsbedingungen  bb) Die Versuchstechnik  cc) Ergebnisse  d) Der Versuch im Dunkelraum  aa) Außere Versuchsbedingungen  bb) Die Versuchstechnik  cc) Ergebnisse  e) Die Versuchstechnik  cc) Ergebnisse  e) Die Ursachen der Verlagerung  2 Die frontalsparallele Darbietung des Fixationssobjektes linearer Abstand und Winkelabstand  VI Das Zyklopenauge und die Lokalisation der vorgestellten |       |  |
| •           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 45    |  |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |  |



Nachdem die neuere Psychologie das Problem der Tiefenwahr= nehmung im vorwiegend nativistischen Sinne gelost hat 1), erhebt sich die Frage nach dem Vorhandensein und der evtl. Re= gelhaftigkeitder Wirkungsweise angeborener und ers worbener Faktoren im andern Teilgebiet der absoluten Lokalisation, der Richtungslokalisation, insbesondere der Lokalisation nach der Breite, d. h. nach rechts oder links von der Mediane. Die genauere Formulierung des damit aufgeworfenen Problems erfordert eine nahere Betrachtung des fur die Richtungslokalisation grundlegenden Begriffes der Sehrichtung.

#### cap. I.

## DER BEGRIFF DER SEHRICHTUNG.

## 1. Die binokulare Sehrichtung.

Es ist eine merkwurdige, gewohnlich aber nicht beachtete Tatsache, daß wir einen binokular fixierten Punkt trotz seiner doppelten Abbildung auf den Augennetzhauten ein fach sehen Wir sehen ihn demnach auch in einer Richtung. Den fovealen Bildpunkten entspricht also eine gemeinsame Sehrichtung Dies ist die eles mentarste Tatsache des von Ewald Hering aufgestellten Gesetzes von den "identischen Sehrichtungen" Das Einfachsehen und die identi» schen Sehrichtungen des fixierten Punktes haben nach Hering ihren Grund in dem Lageverhaltnis der retinalen Bildpunkte: sie sind korrespondierende Netzhautstellen 2). Das Gesetz der identischen Sehrichtungen, demzufolge alle Außenpunkte, die sich auf korrespondierenden Netzhautstellen abbilden, einfach und daher in einer Richtung gesehen werden, gilt nicht nur fur das foveale, sondern auch fur das periphere Sehen Es entspricht also zwei korrespondierenden Richtungslinien im wirklich en Raum eine einfache Sehrichtungslinie im Seh raum

Der schon gebrauchte Begriff der Sehrichtung verlangt eine genauere Erlauterung Was versteht man darunter?

Zur Beantwortung dieser Frage halten wir eine nahere Abgrenzung der Begriffe Lage und Richtung, soweit dies fur den Ausdruck Sehrichtung angezeigt ist, für notwendig Das beiden gemeinsame Merkmal liegt in ihrer Relativität. Es gibt weder eine absolute

<sup>1)</sup> Vergl E Jaensch, Über den Nativismus in der Lehre von der Raum-wahrnehmung Zeitschrift für Sinnesphysiologie 52 Bd S 299 ff 2) Neben dieser physiologischen Erklarung des binokularen Einfach-sehens versucht J Lindworsky in der Zeitschrift für Psychologie und Physio-logie der Sinnesorgane, 94 Band, S. 134 ff noch eine metaphysische und psyschologische Erklarung zu geben

Lage noch eine absolute Richtung, es gibt nur eine Lage zu etwas und eine Richtung relativ zu einem Ausgangs, und Richtungspunkt (End. oder Durchgangspunkt). Die Richtung ist erst durch zwei Das ten bestimmt, wahrend die Lagebestimmung notwendig nur ein Datum erfordert Unter geometrischer Lage versteht man den Ort eines Dinges relativ zu einem bestimmten (subjektiv gesetzten oder vorgefundenen) Koordinatensystem In der Redewendung, "das Ding liegt rechts vor mir", kann, begrifflich, theoretisch genommen, ein Doppeltes enthalten sein. 1. eine Lage bestimmung, dh dem Gegenstand ist der Ort in Bezug auf eine frontalparallele Ebene und die Medianebene angewiesen, 2 eine Richtungs bestimmung. Die Richtung setzt den Ort der Lage als ihren Durchgangs= bezw. End= punkt voraus. Aber im Richtungsbegriff ist eine starkere Bezug> nahme auf das korperliche Ich als dem Ausgangsort der Richtung gegeben. In ihr liegt das Moment des Hinzielens, Hinstrebens auf et was, man konnte sagen, das Moment des Dvnamischen, wah rend fur den Lagebegriff das des Statisch en charakteristisch ist

Die Lage eines Außenpunktes, d. h. seinen Ort in Beziehung auf die Koordinatenebenen des wirklichen Raumes, kann man nun spezieller auf die Augennetzhaute beziehen Er erhalt dann seine Richtungsbestimmung durch eine Linie des wirklichen Raumes, durch die Richtungslinie, die den objektiven Punkt mit dem ihm entsprechenden Bildpunkt der Netzhaut verbindet. Von der Lage des objektis ven Punktes und seiner geometrisch-physiologischen Beziehung zu der Retina ist åber die subjektive Bestimmung der Lage, d. h. der Ort des Punktes relativ zu den scheinbaren Koordinatenebenen und die Lokalisation der Richtung dieses Orts wohl zu unterscheiden Indem wir die Gegenstande sehen, weisen wir ihnen im Sehraum ir gendwo einen Platz an, dessen Lage wir "von uns aus" bestimmen. "Sobald das raumliche Ich als solches sich von der Gesamtmasse des raumlich Empfundenen absondert "sobald tritt auch das Beziehen der scheinbaren Lage der Anschauungsbilder auf den Ort ein, den das raumliche Ich einnimmt und sobald darf auch von einer Richtung des Gesehenen (zum Ich) gesprochen werden Da sich das Ich gewissermaßen zum Mittelpunkt des Sehraums gemacht hat, wird es zugleich zum Ausgangspunkt der Sehrichtungen und demzufolge sind diese als divergent in den Sehraum ausstrahlend anzunehmen" 3)

Diese Platzanweisung ist lediglich das Werk unseres Geistes, die Sehrichtung also ein psychologisches Gebilde Damit sind eben die zwei Anhaltspunkte gewonnen, durch die die Sehrichtung festgelegt ist unser korperliches Ich und der scheinbare Ort des gesehenen Gegenstandes Wir konnen somit den Begriff der Sehrichtung ganz allgemein so definieren Unter Sehrichtung versteht man die subjektivsoptische Bestimmung der Lage eines Gegenstandes in Bezug auf uns selbst.

<sup>3)</sup> Hering, Beitrage zur Physiologie, Heft 5, S 328

Die Unterscheidung von wirklicher und scheinbarer Lage legt den Gedanken nahe, ob von einer Identifikation der Richtungslinien der Objektpunkte und der Sehrichtungslinien die Rede sein kann, wie sie Nagel<sup>4</sup>) in seiner Projektionslehre verfochten hat. Dies wird noch deutlicher, wenn wir den Ausgangspunkt der Sehrichtung noch genauer prazisieren. Was heißt. "von uns aus"? Was versteht man unter dem korperlichen Ich? Genauer auf welchen Punkt unseres korperlichen Ich wird Bezug genommen?

In diesen Fragen ist das Problem der Richtungslokalisa tion angedeutet. Als psychische Gebilde sind die Sehrichtungen, wie wir sahen, prinzipiell etwas anderes als die Richtungslinien der Objektpunkte. Die Nagel'sche Theorie wird heute infolge ihrer überzeugenden Widerlegung durch Hering 3) und Hofmann 6) wissenschaftlich nicht mehr erortert. Gegenüber der alteren Projektionslehre hat Hering die These von einem gemeinsamen, an der Na= s en wurzel gelegenen Sehrichtungszentrum aufgestellt?). Es heißt bei ihm "Da wir die Lage der Dinge auf unseren Korper und insbesondere auf unseren Kopf beziehen, und dieser daher den Ausgangspunkt der Richtungen bildet, in welchen uns die Dinge erscheinen, so mussen wir uns samtliche Sehrichtungslinien, deren jede einem Deckstellenpaare entspricht, vom Kopfe aus divergierend denken, genauer gesagt, von der Stelle aus, an welcher wir uns, bezogen auf die Sehdinge, unseren Kopf vorstellen Dieser bildet also das Zentrum der Sehrichtungen oder Sehrichtungslinien... Sehen wir ab von der kleinen Incongruenz der Netzhaute, so konnen wir uns das Richtungslinienbuschel des rechten Auges mit dem des linken so zusammengelegt denken, daß je zwei korrespondierende Richtungslinien zusammenfallen Das Zentrum des so entstandenen einfachen Linienbuschels denken wir uns in die Mitte zwischen beide Augen gelegt, sodaß alle den mittlen Langsschnitten der Netzhaute zugehorigen Linien des Buschels in der Medianebene des Kopfes liegen. Dann wurde dieses einfache Linienbuschel die Gesamtheit aller Sehrichtungslinien ungefahr darstellen "Dieses hiermit beschriebene ımagınare Einauge wird auch Zyklopenauge genannt Wir verstehen nach Hofmann s) darunter aber lediglich die Versinnlichung der Einheitlichkeit des Sehrichtungszentrums und befassen uns nicht mit der Problematik des Schemas des Zyklopenauges, wie es sich ergibt, wenn man ohne weiteres seine Dimensionen mit denen der Einzelaugen übereinstimmen laßt. In der Mitte der Basalstrecke liegend ist es nach Hering der Sammelpunkt aller buschelartig in den Sehraum ausstrahlenden Sehrichtungslinien

<sup>4)</sup> Das Sehen mit zwei Augen, Heidelberg, 1861
5) Hermanns Handbuch der Physiologie, 3 Band, 1 Teil, Raumsinn S 388 und Beitrage zur Physiologie, Leipzig, Engelmann 1861/4 S 150
6) Untersuchungsmethoden für den Raumsinn des Auges Tigerstedts

Handbuch der physiologischen Methodik III, 1909, S 143. 7) a a O S 389 ff

<sup>8)</sup> Grafe-Samisch, Raumsinn, S 235, 1925

In dem End bezw. Durchgangspunkt der Sehrichtung als dem Ort des Sehdings in Bezug auf das scheinbare Koordinatensystem haben wir das vor uns, was man die absolute Lokalisation oder Bestimmtheit der Lage eines Sehdings nennt

Bei der Annahme der Gultigkeit der Hering'schen Lokalisierung des gemeinsamen Sehrichtungszentrums an der Nasenwurzel ermogslicht uns das bisher Ausgeführte folgende Fassung des Begriffs der (binokularen) Sehrichtung Sie ist die von der Mitte der Basalstrecke beider Augen aus beurteilte Lage eines Sehdings zu den scheinbaren Koordinatensebenen.

## 2. Binokulare und monokulare Sehrichtung in ihrem Verhältnis zueinander.

Wenn wir auf die Frage des Verhaltnisses der binokularen und monokularen Sehrichtung eingehen, so geschieht das im Interesse der Begrundung des methodischen Vorgehens bei der Losung unserer Aufgabe. Die eben aufgestellte Definition der Sehrichtung begreift die monokulare Sehrichtung nicht in sich, denn es ist noch eine offene Frage, ob binokulare und monokulare Sehrichtungen als identisch zu betrachten sind oder nicht Zwar bejahten bekanntlich Autoritaten wie Hering und Helmholtz diese Frage Ersterer schreibt 9) "Jedes Paar solcher Deckstellen ist also dadurch charakterisiert, daß beiden in einem gegebenen Sehfelde, wie z B dem scheinbaren Himmelsgewolbe ein und derselbe Ort entspricht, an welchem die von ihm ausgeloste Empfindung erscheint, und zwar gleichviel, ob diese Emp findung von beiden Stellen zugleich oder nur von einer derselben ausgelost wurde. Daher kann die eine Stelle durch die andere vertreten werden, ohne daß dadurch am scheinbaren Ort der zugehorigen Empfindung im gegebenen Sehfelde etwas geandert wird "Es fallen dem» nach binokulare und monokulare Sehrichtungen zusammen, d. h. sie sind beim direkten Sehen identisch mit der binokularen Blicklinie. also der Geraden, die von der Mitte der Basalstrecke aus zu den Blickpunkten hingeht. Es ist ja eine Grundvoraussetzung des Gesetzes von den identischen Sehrichtungen, daß die Hauptsehrichtung und die binokulare Blicklinie zusammenfallen <sup>10</sup>).

Als Stutze fur seine These betrachtet Hering seinen sog. Scheinbewegungsversuch 11), den wir in seinen Grundlinien kurz skizzieren wollen (s Fig 1). Auf der Gesichtslinie des rechten Auges werden, während das andere geschlossen bleibt, ein naher Punkt B und ein ferner Punkt A angenommen. Beim Übergang der Fixation des fernen zu der des nahen Punktes und umgekehrt verandert sich weder die Lage des Bildpunktes auf der Netzhaut, noch die Gesichtslinie.

<sup>9)</sup> a a O S. 352

<sup>10)</sup> Hering, die Lehre v binokularen Sehen, Leipzig 1868, § 2

Dessen ungeachtet scheint sich die Lage des jeweils nicht fixierten Punktes zu andern, und zwar derart, daß im ersten Falle die scheinsbare Verschiebung seitwarts nach rechts, in der Richtung des sehensden Auges, im zweiten Fall umgekehrt in der Richtung des geschlossenen Auges vor sich geht

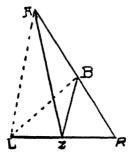


Fig 1

Indem Hering die motorische Funktion des Doppelauges (eine genaue Parallele zu der sensorischen Funktion) als einen einheitlichen Vorgang auffaßt, der darin besteht, daß die Innervation beider Augen gleichzeitig und gleichartig erfolgt, gelangt er zu dem Schluß, daß auch das geschlossene Auge den Fixationswechsel mitmachen und die Lage seiner Gesichtslinien andern muß Demnach ware hier im Grunde auch ein binokularer Sehakt gegeben Die Blickwandezung des einen Auges hat die Raumverlagerung der Hauptsehrichztung (binokularen Blicklinie) zur Folge, und dieser Verlagerung entspricht die Scheinbewegung des Punktes Die Hauptsehrichtung ist also, wie Hering meint, beim binokularen und monokularen Sehen dieselbe

Diese Darlegung berechtigt zu der Schlußfolgerung, daß, falls das Doppelauge funktionsfahig ist, es gar keine monokulare Sehrichtung gibt, weil es, auch beim Schließen oder Verdecken eines Auges, im Grunde nur das Schema des binokularen Sehens geben kann Einen ahnlichen Standpunkt wie Hering nimmt (sich vielfach auf ihn berufend) Bourdon ein 12) Die Gesichtswahrnehmungen bleiben nach ihm zweiaugig, selbst wenn nur ein Auge beobachtet Das fuhrt auch er auf den schon erwahnten einheitlichen Vorgang der motorischen Funktion des Doppelauges zurück, der in der gleichartigen und gleichzeitigen Innervation der beiden Augen besteht das geschlossene Auge bewege sich und sei auch oder annahernd auf den Punkt gerichtet, den das offene Auge fixiert. Daher komme es, daß wir mit einem Auge einen Gegenstand in der gleichen oder ans nahernd gleichen Stellung sehen wie mit beiden Augen Allerdings,

<sup>12)</sup> Bourdon, La perception visuelle de l'espace, Paris Schleicher frères, 1902, S 142/144

so meint Bourdon weiter, seien manchmal in der Lokalisation der Sehdinge Differenzen vorhanden, je nachdem man mit beiden oder nur mit einem Auge beobachte. Man durfe aber bezuglich des letzteren Falles nicht schließen, daß die Wahrnehmung etwa nicht zweiaugig gewesen sei Durch das Schließen bezw Verdecken eines Auges konne der einheitliche Vorgang der motorischen Funktion des Doppelauges gestort werden, es konne sich also eine zu starke oder zu schwache Konvergenz des geschlossenen Auges ergeben. In diesem Falle ware es nicht auf den Punkt gerichtet, den das sehende Auge beobachtet Bourdon illustriert das folgendermaßen (s. Fig. 2). Fixieren wir mit dem rechten Auge den Punkt A, der, mit beiden Augen

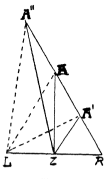


Fig 2

fixiert, median erscheint, dann ist seine Sehrichtung ZA (nach dem Gesetz des Zyklopenauges), wird die Konvergenz der Augen durch Bedecken des linken Auges ungleich, dann verandert sich der scheinbare Ort des Punktes A, er erscheint in A' bei zu starker, in A'' bei zu schwacher Konvergenz des geschlossenen Auges. ZA' und ZA'' sind, wie ersichtlich, binokulare Sehrichtungen. Der Punkt erscheint rechts, bezw links seiner ursprunglichen scheinbaren Lage bei Fixation mit beiden sehenden Augen

Es ist leicht zu erkennen, daß die Bourdon'schen Darlegungen nichts anderes sind, als eine Übernahme des Hering'schen Scheinbewegungsversuchs Durch ihn will sein Urheber beweisen, daß binokulare und monokulare Sehrichtungen identisch sind, (namlich mit der binokularen Blicklinie zusammenfallend) Bourdon dagegen will darlegen, daß das Sehen mit einem Auge, wahrend das andere geschlossen oder verdeckt ist, eigentlich ein zweiaugiges Sehen ist, in diesem Falle es also gar keine monokularen Sehrichtungen gibt. Dasmit ist im großen ganzen derselbe Tatbestand ausgesprochen die Scheinbewegung tritt infolge der Lageveranderung der binokularen Sehrichtung ein. Nur darin liegt ein geringer Unterschied der Aufsfassungen, daß bei Hering das treibende Moment der Sehrichtungsverslagerung der Fixationswechsel des sehenden Auges ist, bei Bourdon

dagegen die ungleichartige und nicht einheitliche Innervation des Doppelauges, anders gesagt, die zu starke oder zu schwache Konvergenz des geschlossenen Auges

Das Problem des Verhaltnisses von binokularer und monokularer Sehrichtung hat auch Witasek in einer stark beachteten Arbeit behandelt, durch die er zum gewichtigsten Gegner Herings gewors den ist Das Ergebnis diesbezuglicher Untersuchungen 13) hat er in dem Begriff Monokularlokalıs atıons differenz zusam= mengefaßt Er sucht eine Antwort auf die Frage "Sind korrespon» dierenden Punkten der beiden Netzhaute bei gesonderter monokularer Funktion subjektiv gleiche Punkte der beiderseitigen Sehfelder zugeordnet oder nicht?" Die Antwort lautet "Korrespondierende Netzhautpunkte lokalisieren bei monokularer, gesonderter Funktion nicht gleich, sondern der rechte etwas mehr nach links und umgekehrt, bei binokularem, gemeinsamem Funktionieren ungefahr in der Mitte zwischen den beiden monokularen Lokalisationspunkten" Witasek kommt so zu der Folgerung, daß es also unrichtig ist, wenn man beim monokularen Sehen gleiche Lokalisation wie beim binokus laren Sehen erwartet Binokulare und monokulare Sehrichtungen konnen demnach unmoglich identisch sein 14)

Von dem bezeichneten Standpunkt aus halt Witasek die Folgerung, die Hering aus seinem Scheinbewegungsversuch zieht, insofern fur einen Irrtum, als der Blickpunkt des fixierten Punktes beim jedesmaligen Übergang der Fixation nicht auf der Fovea bleibt, sondern infolge der ohne Willen und Wissen des Beobachters erfolgten Augenbewegung nasals bezw lateralwarts ruckt Lernt man die Augenbewegung an Hand gehöriger Übung und entsprechender Kontrollmaßnahmen unterdrucken - die Gesichtslinie des verschlos senen Auges muß sich naturlich verschieben - dann ist von einer Bewegung des Fixationspunktes nichts mehr zu bemerken Verhalt sich das aber so, dann liegt er nicht mehr auf der binokularen Sehrichtung, sondern ganz oder annahernd auf der Gesichtslinie des sehenden Auges Die monokulare Sehrichtung ist etwas ganz anderes als die binokulare Witasek kommt daher zu dem Ergebnis. "Die Hering'sche Scheinbewegung tritt bei monokularem Sehen, wenn die Gesichtslinie nur des verschlossenen Auges sich verschiebt, nicht ein Wohl aber kommt sie zu Stande bei binokularem Sehen Tatsache der Scheinbewegung bei binokularem Sehen mag übrigens eine Autosuggestion des Scheins der Bewegung im monokularen Sehen erleichtern, Suggestion durfte in diesen immerhin bisweilen etwas schwer zu fixierenden Erscheinungen ohnedies leicht eine gewisse Rolle spielen konnen

Die Lokalisation eines Sehdinges im Sehraum, genauer die Richtung, in der das Ding erscheint, ist demnach nur bei binokularem

<sup>13)</sup> Zur Lehre von der Lokalisation im Sehraum, Zeitschrift für Psycho-

logie und Physiologie der Sinnesorgane Abt 1, 50 Bd S 160/218

14) Die Ausfuhrungen von Witasek gelten zunachst für das foveale Sehen, doch nimmt er ihre Gultigkeit für alle korrespondierenden Punkte an.

Sehen durch die binokulare Blicklinie bestimmt und somit von der Lage der Blicklinie eines jeden der beiden Augen abhangig. Bei moznokularem Sehen dagegen ist die Richtung, in der das Sehding erzscheint, nicht im Sinne der Hering'schen Scheinbewegung auch von der Blicklinie des verdeckten Auges mit abhangig, sondern im allgezmeinen bloß durch die Funktion des Einzelauges allein bestimmt" 15)

Witasek halt die Monokularlokalisationsdifferenz fur eine gesicherte Tatsache Seine These wendet sich also gegen die Erweiterung des Gesetzes von den identischen Sehrichtungen auf das monokulare Sehen; ja er glaubt, daß die Monokularlokalisationsdifferenz sogar eine Annaherung an die alte Projektionstheorie nahe lege Von einem einheitlichen Sehzentrum mit Einschluß der monokularen Sehrichtungen kann also nach ihm keine Rede sein Soweit wir sehen, steht eine überzeugende Widerlegung der Ausführungen Witaseks noch aus

Ein weiteres experimentelles Argument Herings <sup>16</sup>) fur die Lehre von der Identitat der binokularen und monokularen Sehrichtungen wurde ebenfalls von Witasek widerlegt <sup>17</sup>) Wenn man nach Hezring (s Fig 3) auf einer Fensterscheibe (ff) einen Punkt (p) fixiert,



vor das eine Auge in einiger Entfernung einen mit einem feinen Loch versehenen Karton (kk) bringt, durch welches der Punkt (p) sichtbar wird und wenn gleichzeitig auf der Gesichtslinie des andern Auges in der Ferne ein Gegenstand (a) liegt, so sieht man letzteren genau gerade aus in A, also in der scheinbaren Mediane, obwohl man weiß, daß der Gegenstand mit dem linken Auge gesehen wird und rechts von der Mediane liegen muß

Wird das rechte Auge verdeckt, so andert sich die scheinbare Lage des Gegenstandes nicht Daß diese, anscheinend in der unmittelbaren Anschauung erwiesene These keine allgemeine Gultigkeit

<sup>15)</sup> aaO S 195

<sup>16)</sup> Hermann's Handbuch der Physiologie, Raumsinn S 390

Bedingungen wirklich monokularen Sehens nicht hergestellt. In der Tat liefert ihm ein Versuch, der durch eine geringe Modifikation der Hering'schen Versuchsanordnung gekennzeichnet ist und eine Ansnaherung an das rein monokulare Sehen bedeutet, ein ganz anderes Ergebnis.

Eine die Lehre von der Monokularlokalisationsdifferenz stutzende Beobachtung mochte ich hier noch anfugen, auf die ich von

Herrn Professor Kroh aufmerksam gemacht wurde

Fixiert man z B mit einem Auge einen Punkt, etwa die Spitze eines fernen Kirchturms oder ein Wort in einem Text, indem man eine etwa 1 cm weite Blechrohre an das Auge halt, so ist der Fixationspunkt, sobald man das andere Auge offnet, eine auffallend große Strecke nach der Richtung des zuerst geschlossenen oder verdeckten Auges verschoben

Die methodischen Konsequenzen in Bezug auf unsere Aufgabestellung, die sich hier gleich anschließen ließen, liegen auf der Hand. Sie sollen in Kap III gezogen werden

## cap II. DIE DISKUSSIONEN

## UBER DAS SEHRICHTUNGSZENTRUM.

Herings allgemeine Anschauungen über die Lehre des Sehrichtungszentrums haben wir bereits kennen gelernt.

Die Spitze des Sehrichtungsbuschels hat er jedoch nur fur den Normalfall in die Mitte der Basalstrecke verlegt Andeutungsweise bemerkt er 1). "Anders verhalt sich die Lage des Sehrichtungsbuschels zum Kopfe bei denen, welche einaugig sind oder sich, wie Mikroskopiker, gewohnt haben, haufig nur das eine Auge zu beznutzen, oder bei Menschen mit habitueller Kopfhaltung. Bei alles dem aber wird an dem wesentlichen Inhalte des Gesetzes der idenzischen Sehrichtungen nichts geandert immer erscheint, sobald beide Augen sehen, das korrespondierend Abgebildete auf einer und derzelben Sehrichtung; nur die Lage des ganzen Sehrichtungsbuschels zu den scheinbaren Hauptebenen des Raumes kann eine andere werzelen". Die Einheitlichkeit des Zentrums ist damit festgehalten, es ist lediglich die Moglichkeit ausgesprochen, daß unter bestimmten Ausznahmefallen die Lage desselben eine variable ist 2)

<sup>1)</sup> aaO S 391

<sup>2)</sup> Wenn nach Witasek von einem gemeinsamen Zentrum der binokularen und monokularen Sehrichtungen nicht gesprochen werden darf, kann streng genommen der Einaugige nicht unter diese Ausnahmen gerechnet werden, denn die Sehrichtungen seines einen Auges konnen infolge der Zerstorung der einen Halfte des Doppelauges keine versteckten binokularen Sehrichtungen sein, eher sind sie mit dem Richtungslinienbuschel identisch, haben also ihren Sammelpunkt in dem einen Auge

Indessen ist ein solcher Ausnahmefall beobachtet und mitgeteilt worden, lange bevor Hering sein klar formuliertes Gesetz von den identischen Sehrichtungen und ihrer Zusammenfassung aufgestellt hatte Wie Tscherning berichtet 3), hat nach Mitteilung der Akademie der Wissenschaften im Jahre 1830 ein gewisser Vallée mit dem von ihm gepragten Terminus "oeil directeur" die an sich gemachte Erfahrung auszudrucken versucht, nach welcher die Stelle, auf die er die Lage der Außendinge beim binokularen Sehen bezog, das rechte Auge war, dhein Gegenstand lag fur ihn geradeaus in der Mitte, wenn er sich vor dem rechten Auge befand. Ein median gelegener Gegenstand mußte ihm also links von der Mitte erscheinen. Dieselbe merkwurdige Erscheinung fand Tscherning bei sich selbst vor. Nach seinen Angaben 4) fallt bei ihm das Sehzentrum vollig oder fast mit dem rechten Auge zusammen.

Um uns die Überlegung, die er u.a. zum Beweise seiner Beshauptung anstellt, verstandlich zu machen, vergegenwartigen wir uns zuerst das Schema von den gekreuzten Doppelbildern (s. Fig. 4).

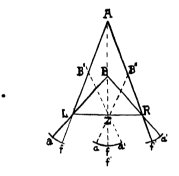


Fig 4

Fixiert man einen median gelegenen Punkt A und stellt zwischen ihm und den Augen ein Stabchen auf, so wird das in gekreuzten Doppelbildern gesehen. Nun muß nach Hering bei normalen Verhaltnissen des binokularen Sehapparats (gleiche Sehtuchtigkeit der Augen, keine Storung des Muskelgleichgewichts) das Zyklopenauge an der Nasenwurzel liegen. Daraus folgt für die Lage der Doppelbilder, daß sie in gleicher Entfernung rechts und links von der Mediane erscheinen mussen. In ihnen ist der binokulare Eindruck in zwei Scheinbilder zerlegt. Diese Zerlegung kann ruckgangig gemacht werden durch eine Verlegung der Fixation von A nach B, wodurch die beiden Scheinbilder gleichsam nach rechts und links zusammenrucken und in B verschmelzen. Damit ist die dominierende Wirkung des Zyklopenauges als des Richtungsauges bezuglich der Lokalisation von B

<sup>3)</sup> Optique physiologique, Paris 1898 S 228, Fußnote 4) a a O S 288

zur Anschauung gebracht Tscherning illustriert nun die Wirkungsweise seines pravalierenden rechten Auges (Richtungsauges) an Hand eines Schemas von ungleichseitigen Doppelbildern, das eine geringe Abweichung von dem obigen darstellt (s. Fig. 5). Er bringt namlich das Stabchen B auf die Gesichtslinie des rechten Auges. Läge sein Richtungsauge am normalen Ort des Zyklopenauges, dann müßten

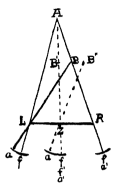


Fig 5

die Doppelbilder auf folgende Weise lokalisiert werden das Doppelbild des rechten Auges auf der Hauptsehrichtung ZA in B', das des linken Auges mehr oder weniger weit rechts von der Richtungslinie des rechten Auges in B", je nach der Entfernung zwischen A und B Versuche, die wir an uns selbst und bei etwa 15 Personen, bei denen beide Augen die gleiche Sehtuchtigkeit haben, angestellt haben, bestatigen diese theoretische Überlegung

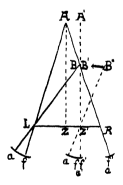


Fig 6

Bei Tscherning liegt aber ein anderer empirischer Tatbestand vor <sup>5</sup>). Das Halbbild seines rechten Auges liegt in B, das des linken

<sup>5)</sup> Trotzdem seine Augen, wie er selbst sagt, "auffallend gleich sind, was die Scharfe und Strahlenbrechung anlangt"

Auges ist weit nach rechts verschoben, nach B" (Fig 6) Die Hauptsehrichtung (binokulare Blickrichtung) beim geradeaus nach vorn gestichteten Blick ist Z'B, sie ist also nach dem rechten Auge hin verschoben Der Punkt A muß in A' erscheinen Werden die Doppelsbilder durch einen Übergang der Fixation von A' nach B', dem wirkslichen Ort für den Punkt B, zum binokularen Eindruck vereinigt, so kann nur B" die scheinbare Bewegung B"B' ausführen, da B' schon in B lokalisiert ist Dies bestatigt auch Tscherning mit den Worten "Wenn ich jetzt das Stabchen Auges auf dasjenige des rechten Auges, um sich mit diesem zu vermischen, während dieses selbst unsbeweglich bleibt"

Man sieht hier, wie die Stelle, von der aus die Lage der Dinge ım Sehraum beurteilt wird, aus der Mitte der Basalstrecke infolge der Uberlegenheit eines Auges seitlich verschoben ist Daß das Richtungsauge bei der Lage der Doppelbilder, wie sie Tscherning angibt, weder ganz noch annahernd mit dem rechten Auge zusammenfallen muß, zeigt die Figur Die mehr oder weniger große Annaherung an das rechte Auge ist wiederum abhangig von der Entfernung A B. Wir fuhren das hier ausdrucklich an, um der Bemerkung des Autors entgegenzutreten, wonach sich neben dem binokularen ein einaugiges Sehen in dem von Witasek ausgeführten Sinne entwickelt habe, daß namlich die monokularen Sehrichtungen ganz oder beinahe identisch seien mit der Gesichtslinie des Einauges Es handelt sich bei dem Richtungsauge in dem angefuhrten Beispiel um das Zentrum binokularer Sehrichtungen, das allerdings durch die starke Überlegenheit des rechten Auges gegen dasselbe hin verschoben ist. In besonderen Fallen kann es beinahe mit ihm zusammenfallen

Die Ursachen, aus denen sich die Pravalenz seines rechten Auges herleitet, hat Tscherning nicht naher untersucht Wir haben schon darauf hingewiesen, daß eine physiologische Anomalie in seinem binokularen Sehapparat nicht vorhanden war, die Wirkung des Richtungsauges also nicht darauf berühen konnte Jedoch ist uns eine kurze Andeutung von ihm, die wir im Auge behalten werden, von höchstem Wert Er bemerkt namlich, daß er es (das rechte Auge) "sehr oft einzeln gebraucht habe" Damit ist wie bei Hering die dominieren de Wirkung des habituellen Moments angedeutet Die gleiche Erfahrung wie bei sich selbst hat er bei einigen anderen Personen beobachtet; er verzichtet aber auf jede nahere Angabe über die mögliche Verbreitung dieser Erscheinung. Daher wird uns die Frage beschaftigen mussen, ob die abseitige Lokalisation des Sehzentrums eine seltene Ausnahme ist oder ob ihr weitere Verbreitung zukommt.

Zu der These Herings von der Beschaffenheit und Lokalisation des Sehzentrums nimmt H Kollner<sup>6</sup>) kritisch Stellung. Er stellt

<sup>6)</sup> Kollner, Pflugers Archiv fur die gesamte Physiologie, Band 184 Arschiv fur Augenheilkunde, Band 88 u 89

ein neues Lokalisationsgesetz auf, demzufolge die Bezugsstelle, von der aus wir den Verlauf der Sehrichtungen beurteilen, die ganze Basalstrecke ist. Die Einheitlichkeit und Geschlossenheit des Zenztrums ist also in Abrede gestellt. Für die Richtungslokalisation in der rechten Gesichtshalfte ist vorwiegend das rechte, in der linken vorwiegend das linke Auge und in der Mediane und ihrer nachsten Umgebung die Nasenwurzel bestimmend. Das ist die summarische Zusammenfassung der Kollner'schen Darlegungen. Aus dem punktzformigen ist ein lineares Sehzentrum geworden. Ob Kollner mit dieser Auffassung den Gedanken eines punktformigen Zentrums ganz aufgegeben hat, ist fraglich, da er auch die Moglichkeit in Erwagung zog, daß zwar als zusammenfassender. Ort nicht das Zyklopenauge in Betracht komme, dagegen jedoch alle Sehrichtungen in erheblicher Entfernung hinter den Augen zusammenliefen.

An diesen zunachst auf monokulares Sehen bezogenen Feststellungen konnten wir nicht vorbeigehen, da Kollner ihre Gultigkeit auch auf die binokulare Lokalisation ausgedehnt hat Das ist aber in Anbetracht der Witasek'schen Darlegungen ein sehr fragwurdiges Vorgehen Zu den starksten kritischen Bedenken gibt aber die M e = thode, deren Kollner sich bediente, Anlaß, da sie eine eigentums liche Verquickung optischer und haptischer Daten darstellt Die einfachste Art seiner Sehrichtungsbestimmung ist folgende: er bringt einen Finger oder sonst einen geeigneten Gegenstand derart vor das Gesicht, daß das Sehobjekt verdeckt ist. Damit sind zwei Punkte gegeben, durch die er die Sehrichtung als festgelegt ansieht. Die Lagebestimmung des einen Punktes stammt somit nicht nur aus dem optischen, sondern auch aus dem taktilen Sinnesbereich Es besteht also hier die Voraussetzung, daß die Gegebenheiten des optischen und haptischen Raumes einer eindeutigen, harmonischen Verschmel= zung fahig sind Daß das optische und taktile Erlebnis an sich nicht miteinander vergleichbar ist, zeigt das seit Locke in der Philosophie schon ofters erwahnte Beispiel, nach welchem ein Blindgeborener, der durch den Tastsinn die Gestalt eines Wurfels und einer Kugel kennen gelernt hat, als Sehender nicht zu sagen vermag, welches die Kugel und welches der Wurfel ist Es ist jedoch ein anderes, ob man diese zwei Erlebnisarten an sich vergleicht, oder ob man glaubt, eine Tastempfindung in den Gesichtsraum verlegen und sie gleichsam an den Ort des optischen Bildes setzen zu konnen. Die letztere Frage kann nur die Empirie entscheiden Nun wird bekanntlich, und zwar nicht mit Unrecht, für das foveale Sehen ein hoher Grad von Harmonie zwischen optischen und haptischen Raumdaten angenommen Man wird geneigt sein, diese Harmonie aus der in der Erfahrung sich vollziehenden wechselseitigen Kontrolle der Sinne herzuleiten Iedoch hatte C Hamburger (1) auch von einer auf angeborener Grunds lage beruhenden engen Anpassung von Gegebenheiten aus dem Ges

<sup>7)</sup> Bemerkungen zu der Theorie des Aufrechtsehens, klinische Monatseblatter für Augenheilkunde, Beilagenheft S 106, 1905 Engelmanns Archiv für Physiologie, 1905, S 400,

sichtse und Tastraum gesprochen. Anders verhalt sich die Sache bei den peripheren Gesichtseindrucken. Nach Lohmann 8) besteht die Neigung, namentlich wenn die Gesichtsempfindungen stark seitlich liegen, ihre Richtung bei der haptischen Lokalisation mit Vorliebe auf das entsprechende Auge zu beziehen Das Bestehen der Harmonie zwischen optischen und haptischen Bestimmungen kann nicht mehr mit iener Sicherheit behauptet werden, wie beim fovealen Sehen. Dies wurde uns dann auch erklarlich machen, wie Kollner zu seinem lines aren Zentrum gelangt Aber selbst wenn auch bei den stark seitlich gelegenen Gesichtseindrucken eine durchgängige Harmonie zwischen Gesichts, und Tastraum vorhanden ware, so konnten, meint Lohmann, die Vermischungen optischer und haptischer Raumdaten keine Antwort geben auf Fragestellungen, die die Verhaltnisse des Sehraums allein betreffen. Diese Antwort kann man nur mit optischen Daten erhalten. Er gelangt zu dem Schluß "Die haptisch gewonnenen Daten sagen aber nur etwas uber den Greifraum, besonders uber die Harmonien aus, die sich zwischen ihm und dem optischen Raum ausgebildet haben. Diese haptischen Daten durfen nicht fur die Konstruktion von Sehrichtungen verwendet werden, wenn diese rein optisch aufgefaßt und verwertet werden "Lohmann ist damit auf eine vollige Ablehnung der Gultigkeit der Kollner'schen Methode hinausgekommen

Zu ahnlichen Ergebnissen wie Kollner kommt E Weinberg<sup>9</sup>) Auch nach ihm gibt es kein einheitliches Sehzentrum Die Bezugsstelle fur die Sehrichtungen im binokularen Sehen sind die Augen und ihre Verbindungslinie Das sog Zyklopenauge faßt nur die Sehrichtungen der in der Mediane gelegenen Objekte oder solcher von einer Exzentrizitat bis zu ungefahr 5° Dieses beschrankte Zyklopenauge hat die Eigenschaft, seine Lage zu wechseln, und zwar ist für die seitliche Verschiebung ebenfalls die auf einer habituellen Bevorzugung beruhende Pravalenz eines Auges maßgebend (Tager, Mikroskopiker). Auch Weinberg ist in seiner Methode der Gefahr einer Übertragung haptischer Eindrucke in den Gesichtsraum nicht entgangen Ebensowenig Roelofs und Favauge Bruvel<sup>10</sup>), die sich um eine Verbesserung der Kollner'schen Methode vergeblich bemuhten Doch kommen sie in ihrem Ergebnis auf ein vielleicht in der vertikalen Achse der Articulatio atlanto epistrophica geles genes punktformiges Zentrum, was sie nicht im Gegensatz sehen zu dem linearen Zentrum Kollners, weil dessen Sehrichtungen, nach ruckwarts verlangert, nach diesem Punkte hinzielen.

Ahnlich auch bei F B Hofmann <sup>11</sup>). Er pladiert für ein hinter den Augen, vielleicht etwas rechts von der Mediane gelegenes Zenstrum des direkten und indirekten Sehens.

8) Archiv fur Augenheilkunde, 90 Band, 1922

9) Pflugers Archiv fur die gesamte Physiologie, 198 Bd 10) Archiv fur Augenheilkunde, 95 Bd, 1924

<sup>11)</sup> Grafe-Samisch, Lehrbuch der gesamten Augenheilkunde 1925, Raumssinn, S 391 ff

## cap. III.

#### ERGEBNISSE UND METHODISCHE FOLGERUNGEN AUS I UND II.

Die Ergebnisse, die sich aus den angefuhrten Abhandlungen ableiten lassen und zum Teil den Standpunkt Herings modifizieren, widersprechen einander Im einzelnen ergeben sich folgende verschiedene Auffassungen.

- 1 Es gibt ein punktformiges Sehzentrum, das im Normalfalle an der Nasenwurzel lokalisiert ist
- 2. Es gibt kein einheitliches Sehzentrum, die ganze Basalstrecke kann als solches angesehen werden
- 3 Es gibt ein punktformiges Sehzentrum, aber es liegt hinter den Augen.
- 4 Das lineare Sehzentrum Kollners ist ein Scheinergebnis Die auf diesem Zentrum auftreffenden Sehrichtungen vereinigen sich, ruckwarts verlangert, im Kopf in einem Punkte (womit die Auffassungen von 2 und 3 vereinigt wurden)
- 5 Die Lokalisation in der Medianebene des Kopfes zeigt individuelle Differenzen die habituell bedingte Pravalenz eines Auges hat die Verlagerung des beschrankten Zyklopenauges nach der Seite zur Folge (mittlerer Teil der Sehrichtungen)

Wenn wir das Fur und Wider der besprochenen Erörterungen gegeneinander halten, dann ergibt sich, daß die These Herings von der punktformigen Zusammenfassung der Sehrichtungen an der Nassenwurzel nicht überzeugend widerlegt ist Ja, die meisten Untersuchungen kommen immer wieder auf ein einheitliches Zentrum zusruck. Ob man sich dies nun direkt an der Nasenwurzel oder in einem weiter zuruckliegenden Punkte der Mediane gelegen denkt, ist für unsere Aufgabe eine Frage von sekundarer Bedeutung.

Der starke Vorstoß, den Witasek gegen die Übertragung des Gesetzes von den identischen Sehrichtungen auf das monokulare Sehen unternommen hat, fordert, in unseren Versuchen zunachst nur von dem Tatbestand des binokularen Sehens auszugehen

Diese Forderung mussen wir auch aus den Ausfuhrungen Bourdons ableiten, trotzdem er mit Hering der Überzeugung ist, daß die Identifikation der binokularen und monokularen Sehrichtungen dem wissenschaftlichen Tatbestand entspricht, es also wesentlich gleichgultig ist, ob wir mit dem binokularen oder monokularen Sehen Untersuchungen anstellen (da ja die Sehrichtungen des einen sehens den Auges als versteckte binokulare anzusehen sind). Die Beschreisbung unserer eigenen Methode wird es als evident erscheinen lassen, daß wir eine evtl Verlagerung des scheinbaren Orts eines Punktes

ob es "rein" optische Daten gibt, im Sinne der bloßen Perzeption von Gesichtsempfindungen, s weiter unten

auf Grund ungleichartiger Innervation des Doppelauges, wie sie von Bourdon angenommen wild, verhindern mussen Es muß also bei der schon ausgesprochenen methodischen Absicht bei der Verwenzdung binokularer und der Ausschließung monokularer Sehrichtunz

gen sein Bewenden haben

Entgegen der schmalen Erfahrungsbasis, die wir bei allen Autoren mit Ausnahme von Kollner vorfinden, mochten wir uns an eine großere Zahl von Versuchspersonen wenden, um aus der Breite des Normalen die individuellen Unterschiede herauszuheben, und damit vielleicht auf eine empirisch gultige Verhaltniszahl zu stoßen, die die individuellen Differenzen gegenüber der generellen Gesetzmaßigkeit richtig erfaßt und wiedergibt

Da es sich bei Sehrichtungen vorzugsweise um Gegebenheiten und Bestimmungen aus dem Gesichtssinn handeln kann und muß, mochten wir im Interesse reiner Ergebnisse nach Moglichkeit von der Inanspruchnahme eines andern Sinnesgebiets absehen und uns

nur auf optische Daten stutzen 1).

Aus der Absicht, eine großere Zahl von Menschen zu untersuchen, ergeben sich gegen die systematische Anwendung des Tscherning'schen Doppelbilderversuchs starke Bedenken. Das Sehen von Doppelbildern will gelernt sein. Der labile Eindruck der Halbbilder erschwert ihre Lokalisation. Darum erwachsen der Verwendung des Doppelbilderversuchs bei wenig geubten Beobachtern Fehlerquellen, die wir vermeiden mussen.

## cap IV.

## AUFGABESTELLUNG UND METHODIK.

Bilden, wie wir zunachst annehmen mussen, die Sehrichtungen ein sog Buschel, dann kann das Zentrum dieses Buschels, das Zyklopenauge, nur als Ganzes aus seiner normalen Lage abgedrangt werden Hat eine binokulare Blicklinie, z B die Hauptsehrichtung bei primarer Kopfhaltung und symmetrischer Konvergenz, ihren Ausgangspunkt nicht an der Nasenwurzel, so kann daher das Sehzentrum nicht mehr an dieser Stelle lokalisiert sein. Aber selbst wenn wir uns der Ansicht von einem linearen Sehrichtungszentrum hatten anschließen konnen, wurde sich das nicht anders verhalten, wie F B Hofmann zeigt Er besteht auf der Annahme 1), daß im Normalfalle die Richtungslokalisation auf angeborener Grundlage beruhe und stützt seine Annahme u a. mit dem Argument, daß bei auf= rechter Kopf, und Korperhaltung die Abbildung auf Langsschnitten der Netzhaut, wenn keine empirischen Anhaltspunkte fur die Lokalis sation vorhanden sind, den Eindruck der vertikalen Richtung, die Abbildung auf Querschnitten den Eindruck der horizontalen Richtung auch dann noch erwecke, wenn die Langs, und Querschnitte von

<sup>1)</sup> a a O S 360 ff

der wirklichen vertikalen und horizontalen Richtung abweichen Es ist also zwischen einem bestimmt gerichteten Netzhautschnitt und dem Eindruck der vertikalen und horizontalen Richtung eine angeborene Beziehung vorhanden Daraus ergibt sich die weitere Folgerung, daß "schon in der ersten Anlage des optischen Apparates eine gewisse Verknupfung bestimmt lokalisierter Eindrucke desselben mit bestimmten raumlichen Daten des übrigen Korpers gegeben ist, die unter dem Einfluß des Sehens zur vollen Ausbildung kommt Im Schema der Sehrichtungen wurde sich das so ausdrucken, daß bei einer gegebenen Lage der Hauptsehrichtung die Nebensehrichtungen der exzentrischen Netzhautstellen nicht beliebig um die Hauptsehrichtung als Achse gedreht werden konnen, sondern daß sie ihr gegenuber eine feste Orientierung besitzen" Durch die feste Beziehung der Nebensehrichtungen zu der Hauptsehrichtung ist mit einei bestimmten Lokalisation der letzteren die entsprechende Lokalisation ersterer gegeben Man darf sich jedoch nicht vorstellen, "daß die Lokalisation nach Sehrichtungen, die Beziehung der Punkte der Kernflache auf den Kernpunkt und dieses Punktes auf den Ort des Ich eine im Bewußtsein ablaufende Überlegung oder Konstruktion ist Die egozentrische Lokalisation ist vielmehr durch eine vorbewußte Organisation gegeben, die, selbst wenn sie nicht auf angeborener Grundlage beruhen sollte, ins Bewußtsein jedenfalls immer schon den fertigen Komplex des orientierten Gesamtfeldes eintreten laßt." Die Frage nach der Lage des Sehrichtungszentrums ist somit gleichbedeutend mit der Frage der Lokalisation der Hauptsehrichtung Es ist dabei fur uns zunachst relativ gleichgultig, ob das Sehzentrum ein punktformiges oder lineares ist. Seine Lage hat sich verandert, wenn dargetan 1st, daß diejenige der Hauptsehrichtung eine Änderung erfuhr

In der Konsequenz dieser Ausfuhrungen wurde es demnach lie= gen, unsere Aufgabe auf die Frage zu beschranken, ob und unter welchen Umstanden die binokulare Blicklinie bei Primarstellung des Kopfes und symmetrischer Konvergenz der Gesichtslinien aus ihrem normalen Ausgangspunkt, der Mitte der Basalstrecke, abgedrangt wird Daß im Normalfalle die Nasenwurzel ihr Ausgangspunkt ist, ergibt sich aus den diesbezuglichen übereinstimmenden Ergebnissen Kollners und Weinbergs und ist überdies eine elementare Folgerung des Gesetzes der identischen Sehrichtungen, indem man die binokulare Blicklinie als die Hohe eines gleichschenkeligen Dreiecks auf: faßt, dessen Grundlinie die Basalstrecke ist und dessen Spitze im median gelegenen Fixierpunkte liegt. Die Zusammenfassung aller binokularen Blicklinien bei primarer Kopfhaltung und symmetrischer Konvergenz, also derjenigen binokularen Sehrichtungslinien, die auf die moglichen median erscheinenden Punkte hinzielen, kann unter dem Namen subjektiv soptische Medianebene erfolgen Sie ist vorwiegend ein Gebilde des reinen Sehens, des unmittelbaren Sehaktes, ein Lokalisationshilfsmittel für das Richtungsauge, mag es nun seinen Platz haben, wo es will, eine Hauptebene im Blickkoordinatens

system, um mit G E Muller zu reden 2) Von dieser Blickkoordinate ist eine andere Bezugsebene für die Beurteilung von rechts und links zu unterscheiden Hier ist eine Klippe, die man nur durch eine strenge Unterscheidung zu umgehen vermag Es ist die Ebene, die man falschlicherweise auch als empirisch-subjektiv-optische Medianebene bezeichnet hat Sie ist aber hauptsachlich das Ergebnis eines Verarbeitungsvorgangs, nicht das des spontanen optischen Erlebnisses Wenn man einer Vp im Hells oder Dunkelraum nahelegt, sich einen Punkt geradeaus, also weder rechts noch links, vorzustellen und sie dann von diesem gedachten Punkt aus die Lage eines aufleuchtenden Lichtpunktes beurteilen laßt, so wird dessen Lokalisation nicht der Blickkoordinate entsprechend erfolgen, sondern an Hand der vorgestellten Medianebene, wie wir sie nennen mochten Ihre Konstituierung erfolgt auf Grund erfahrungsmaßig erworbener optischer und haptischer Vergleiche, durch die man die den Augenmuskeln zu gebende Innervation kennenlernt, an die man sich dann gegebenenfalls erinnert und die Mediane sich vorstellt. Das optische Erlebnis ist also weitgehend durchsetzt von taktilen Erlebnissen und solchen der verstandesmaßigen Reflexion Das hat, wie mir scheint, H Dietzel in seiner Abhandlung über die optische Lokalis sation der Mediane<sup>3</sup>) übersehen Gleichwohl ist die vorgestellte Medianebene ebensogut ein subjektives Gebilde wie die optisch-subiektive Medianebene

Wir unterscheiden demnach drei verschiedene Bestimmungen der Medianebene

- 1 Die subjektivsoptische Medianebene ist diejenige Ebene, nach der das Richtungsauge (Zyklopenauge) die Breitenlokalisation ausfuhrt, anders gesagt sie ist die Vertikalebene, die das Sehrichtungsbuschel in zwei gleiche Halften teilt
- Die vorgestellte Medianebene ist der Ort derienigen Punkte, die weder rechts noch links liegen Hervorgegangen aus der Erinnerung an optische und haptische Vergleiche ist sie, verschiedenen Sinnesgebieten angehorend, eine komplexe Erscheinung
- 3 die mathematische Mediane wird durch die Kopfmitte gehend gedacht Man bezeichnet sie auch als die objektive Medianebene, gelegentlich auch als die des wirklichen Raumes

Es drangt sich die Frage nach dem gegenseitigen Lageverhaltnis dieser drei Ebenen auf Wie man vermuten mochte, fallen sie bei normalen physiologisch-optischen Verhaltnissen des Doppelauges und bei herrschendem Gleichgewicht der Muskel, und Korperempfindungen zusammen Inwieweit sich dieses Lageverhaltnis andert und worauf die evtl Anderung zuruckzufuhren ist, soll uns erst in zweiter Linie interessieren Unsere nachste Aufgabe besteht in der Bes

<sup>2)</sup> Zeitschrift für Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane 49 Bd, 1916, Š 112 3) Zeitschrift für Biologie, 80 Bd

stimmung der Lage des Sehrichtungszentrums Um an die Beobachtungsfahigkeit der Versuchspersonen keine zu großen Anforderungen stellen zu mussen, halten wir es für notwendig, ihnen einen unmittelbar sinnfalligen Anhaltspunkt zum opti= schen Vergleich zu geben, etwa in Gestalt zweier leicht uberschaubarer gleicher Flachen Wie das gemeint ist, wird deutlich durch folgenden Versuch ermoglicht man einer Vp die Aussicht auf zwei Seitenflachen eines Stabes mit quadratischer Grundflache, so ist die Voraussetzung zu einem optischen Vergleich gegeben. Es kann nun der Fall vorliegen, daß ihr bei einer bestimmten Kopfhaltung und einem bestimmten Winkelverhaltnis der Stabkante zu der Kopfmediane die beiden sichtbaren, verkurzten Seitenflachen gleich breit erscheinen Sobald dieses bewußt geworden ist, ist der optische Vergleich vollzogen Inwiefern wir nun berechtigt sind, auf denselben bei der methodischen Absicht von der Verwendung nur optischer Daten zu rekurrieren, wird folgende Überlegung ergeben mussen Man wird behaupten durfen, daß das Vergleichen an sich vorwiegend eine Funktion des Verstandes ist, welche, wo immer man zu einem Ergebnis kommt, einem "Wissen" kommen will, vorhanden sein muß Wenn das Arbeiten mit nur optischen Daten bedeuten wurde, daß die Perzeptionen aus dem Gesichtssinne, also die rein optische Erfassung der Breitenausdehnung der Stabflachen das Material sei, an dem der Verstand die Funktion des Vergleichens ausubt, dann ware das Erlebnis des optischen Vergleichs eine Synthese bloßer Perzeptionen und ihrer In-Beziehung-Setzung zu einander und gegen die Verwendung des Ausdrucks "mit rein optischen Daten" in der begrifflichen Formulierung unseres methodischen Vorgehens ware nichts einzuwenden Gleicherweise ware es ja auch moglich, die Funktion des Vergleichens an rein haptischen Daten auszuuben Wir mussen jedoch weniger im praktischen Interesse als in dem der theoretischen Sauberkeit die Frage erheben: besteht das Vergleichsmates rial aus rein optischen Erlebnissen, also bloßen Perzeptionen aus dem Gesichtssinn, oder besteht es vielleicht an sich schon aus komplexen Erlebnissen? Daruber mogen weiterhin folgende Erwaguns gen Aufschluß geben Fixiert das Doppelauge irgend einen Punkt der beispielsweise in der Kopfmediane sich befindlichen sichtbaren Stabkante, so werden alle ungefahr in der gleichen Höhe mit dem Fixationspunkt liegenden Punkte der Seitenflachen indirekt gesehen. Dieser Gesamteindruck umfaßt ein ganzes, wenn auch beschranktes Sehrichtungsbuschel, er kann als bloße Perzeption von Gesichtsemps findungen aber nur ein momentaner sein. Das Auge kann jedoch so wenig wie der menschliche Geist überhaupt bei einem und demselben Eindruck ausschließlich langere Zeit verharren Es gelingt uns, auch unter Aufbietung hochster Willenskraft nicht, bei ein em Sinneseindruck zu verweilen Wir ruhren mit dieser Feststellung an die Problematik des sensualistischen Empirismus überhaupt. Wie schon hervorgehoben fuhrt das Erlebnis der reinen Perzeption nicht zum Wissen und damit nicht zum Urteil. Dazu bedarf es der Mitwirkung apriorischer Elemente, wie sie uns in den primaren Wahrheiten Leibenizens entgegentreten. Trotzdem sprechen wir mit Recht von dem und dem Sinnes eindruck, weil die entsprechende Perzeption Erzeger und Kern des komplexen Erlebnisses ist. Zur bloßen Sinneszerregung und ihrem psychischen Aquivalent treten die reflektorischen Momente des Unterscheidens und Beurteilens. Dadurch wird dei perzeptive Eindruck erst zum Wissenserlebnis. Diese Reflexion kann sich beispielsweise bei Gesichtseindrucken erstrecken auf die Qualiztat (Intensitat), auf die raumliche Ausdehnung oder auf beides zussammen. In unserem Falle kann es sich nur um Gewinnung eines Urteils der raumlichen Ausdehnung (Breite) handeln. Um das Urteil nicht unnotig zu erschweren, wird das Vergleichsmoment der Qualitat eliminiert, indem eine moglichst vollkommene Homogenitat der Stabflachen hergestellt, also für großte Übereinstimmung in Obers

flachengestaltung, Farbe und Belichtung gesorgt wird

Zu einer ahnlichen Auffassung von dem in einem Urteil enthaltenen Wissenserlebnis gelangen wir auch von der naheren Betrachtung des Begriffes der Ausdehnung aus Die Idee der raumlichen Ausdehnung kommt uns zu von den bleibenden, raumerfullenden Erscheinungen \*) Dazu aber genugt deren bloße optische Erfassung, zudem zum großten Teil im indirekten Sehen keineswegs Der optische Vergleich verlangt die Erfassung einer raumlichen Die mension mit einer Deutlichkeit, wie sie nur das foveale Sehen geben kann Dadurch wird im menschlichen Geist ein ununterbrochener Zug unterscheidbarer Eindrucke veranlaßt Die Reflexion auf ihre kontinuierliche Sukzession heißen wir Bewegung Die Betrachtung eines bewegten Korpers lost an sich die Idee der Bewegung nicht aus (s Erdbewegung) Es muß fur den kontinuierlichen Ablauf von Eindrucken gesorgt sein Das kann einerseits geschehen durch die Ortsveranderung eines Korpers in Bezug auf einen ruhenden oder auf einen in einer andern Richtung oder in einem andern Tempo seinen Ort verandernden Hintergrund, andererseits durch die Wanderung des Blickes über einen ruhenden oder in einem andern Tempo oder einer andern Richtung sich bewegenden Korper, d. h durch eine kontinuierliche Verlegung des Fixationspunktes, sodaß bei diesem Fixationswechsel jeder Punkt der raumlichen Dimension abwechslungsweise einmal dem fovealen, das anderemal dem peris pheren Sehen angehort Nun haben wir aber schon die Schaffung einer moglichst vollkommenen Homogenitat der Flachen unseres Stabes fur notwendig befunden. Die Blickwanderung über dieselben kann demnach keine Sukzession unterscheidbarer Perzeptionen, also auch nicht die Idee der Bewegung vom Gesichtssinne aus hervors rufen. Man kann jedoch sagen, daß eine ideale Homogenitat der Stabflachen nicht herzustellen sei, daß also die Sukzession von Gesichtseindrucken nicht vollstandig unterdruckt werde Dazu kommt aber noch ein mehr unbewußtes Zuruckgreifen auf die Sukzession

<sup>4)</sup> Vergl J. Locke, Über den menschlichen Verstand, 2 Buch, Kap 14

von taktilen Empfindungen, der Muskelempfindungen der Augen, insbesondere die Empfindung der Blickwanderung Im optischen Vergeleichsmaterial (Breitenausdehnung der Stabflachen) haben wir dem nach schon komplexe Erlebnisse vor uns

Deckt sich der Inhalt des Begriffs Reflexion im wesentlichen bei den optischen Eindrucken mit der Unterscheidung und Beurteilung der Lage der einzelnen Raumteile, bei den Muskelempfindungen mit der Unterscheidung und Beurteilung des Drehungswinkels der Augen, so mussen wir noch hervorheben, daß mit den Begriffen Bezurteilung und Unterscheidung das Moment der Erinnerung schon mit gegeben ist. Dies ist besonders augenfallig bei dem Verzgleich des Gesamteindrucks der in Frage stehenden raumlichen Dizmensionen. Durch die Erinnerung klingt eine neue Idee an, die Dauer als Effekt des Erlebnisses der verfliegenden und bestandig untergehenden Teile der Sukzession. Sie ist eine andere Art von Auszdehnung. Wird sie beim Erlebnis einer raumlichen Dimension nicht beachtet, theoretisch und faktisch ist sie vorhanden und darf nicht übersehen werden.

Trotz alledem ist das optische Erlebnis der Breitenausdehnung kein Ergebnis des Denk- und Vorstellungsvermogens in dem Sinne, wie wir es bei der vorgestellten Mediane gefunden haben Es ist entstanden und besteht unter der dominierenden Wirkung der bloßen Perzeption wie jedes andere Sinneserlebnis Das berechtigt uns, von der Benutzung optischer Daten zu reden

Eine einfache geometrische Überlegung zeigt, daß die Spitze des beschrankten Sehrichtungsbuschels an der Nasenwurzel liegen muß, falls die Vorderkante des Stabes in der Kopfmediane liegt und die Seitenflachen der Vp bei primarer Kopfhaltung und symmetrischer Konvergenz der Gesichtslinien gleich breit erscheinen Es ist nun ein leichtes, mit Hilfe eines solchen Stabes ein Heraustreten des Sehzenztrums aus der Mitte der Basalstrecke festzustellen Ist bei normalen physiologischzoptischen Verhaltnissen des Sehapparates eine abseitige Lokalisation vorhanden, dann mussen andere, vielleicht psychische Faktoren am Werke sein, die diese Verschiebung beim Zusammenspiel der Augen im binokularen Sehen veranlassen.

#### cap V

## DIE EMPIRISCHE BESTIMMUNG DER LAGE DES SEH-RICHTUNGSZENTRUMS (ZYKLOPENAUGES) MIT HILFE OPTISCHER DATEN.

# 1. Bestimmung der Abweichung der binokularen Blicklinie von der objektiven Mediane in Winkelgraden.

#### a) die Apparatur<sup>1</sup>) (s Fig 7)

Den methodischen Hinweisen des vorigen Kapitels entsprechend besteht der Hauptteil des Apparates, mittels dessen wir unsere Untersuchungen durchsfuhrten, aus einem senkrecht gestellten, 50 cm langen, mattlackierten Eisenstab, dessen Querschnitt ein Quadrat von 3 cm Seitenlange ist. Um sich über den Einfluß großerer oder geringerer Entfernungen zwischen Vp und Fixationsobjekt auf die Lokalisation des Zyklopenauges zu orientieren, erwies es sich als notwendig, mit Hilfe einer Schiebevorrichtung den Stab beweglich zu machen. Diesem Zweck diente eine 150 cm lange, in dm eingefeilte, vierkantige Laufschiene, die auf drei verstellbaren, eisernen Querleistchen ruht, durch dies im it Hilfe der Wasserwaage in eine genaue wagrechte Lage gebracht werden kann. Auf der Laufschiene bewegte sich ein Schieber hin und her Sein oberet Teil, der eine Fassung zum Einfugen des am unteren Stabende befindlichen Zapfens tragt, kann nach rechts und links abgedreht werden. Diese Drehung wird von einem Zeiger angezeigt, der sich über der Gradeinteilung eines Ausschnitts aus dem Winkelmesser (15° nach rechts und links von der Mediane) bewegt, welcher an dem unteren, nicht abdrehbaren Teil des Schiebers angebracht ist. Mit letzterem konnen also zwei Bewegungen ausgeführt werden

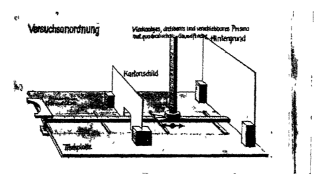


Fig 7

er kann auf der Schiene vorwarts und ruckwarts gefuhrt, außerdem sein oberer Teil aus der Schienenrichtung abgedreht werden. Steht der Zeiger auf 0, dann steht die der Vp sichtbare Kante des in den Schieber eingestellten Stabes senkrecht über der Mitte der Laufschiene. Eine gewisse Erleichterung für den optischen Vergleich sahen wir darin, daß auf den verschiedenen Entferzungen von den Stabflachen möglichst gleichgroße Netzhautbilder erzeugt wurden. Daher wurden noch zwei andere, ebenso lange, aber dunnere Stabe für die mittlere und nahe Entfernung verwendet. Die Grundflache des mittleren Stabes ist ein Quadrat von 1 cm Seitenlange, die des andern ein solches von ½ cm Seitenlange.

<sup>1)</sup> Der Apparat ist von Universitatsmechaniker Karl Wingenbach, Franksfurt a M nach Angaben von Prof Dr Kroh konstruiert worden

Zur Fixation des Kopfes der Versuchsperson diente ein Beißbrettchen, das am Versuchstisch so angebracht war, daß beim Einbeißen die Symmetrielinie des Kopfes (Nasenwurzel), der Schaft des Beißbrettchens und die sichtbare Stabkante bei der Zeigerstellung O sich in einer Ebene befanden

#### b) Versuchspersonen

Als solche fungierten 120 Personen meines Verwandten, und Bekanntenkreises, die ich ohne Anwendung irgendwelcher Ausleseprinzipien in den Versuchsraum bat. Unter den Vpn befand sich niemand, bei dem schon die außere Beobachtung auf irgendwelche Anomalie im Sehen und in der Stellung der Augen hatte schließen lassen. Die starken Fehlerquellen bei diesem empirischen Vorgehen, die noch zum großeren Teil in den feineren Unregelmaßigkeiten des physiologischen Zustandes des Doppelauges liegen konnen, sind durch die große Anzahl der Vpn nicht beseitigt, wohl aber verburgt sie eine gewisse gesetzhafte Regelmaßigkeit der Ergebnisse, und auf diese kam es uns hauptsachlich an. Die Vpn gehoren meistens dem mittleren Lebensalter an, jedoch sind auch Jugendliche von 14 bis 20 Jahren untersucht worden. Einige Versuchspersonen sind über 50 Jahre alt. Sie sind also überwiegend im Berufe tatig. Es finden sich unter ihnen Angehorige intellektueller Berufe, ausubende Kunstler, Techniker, Handarbeiter, Bauern und Jager. Die Zahl der mannlichen Untersuchten verhalt sich zu der der weiblichen wie. 1

### c) Der Versuch im Tagraum

#### aa) AußereVersuchsbedingungen

Die Dimensionen des Versuchszimmers, die Anordnung der Fenster und Turen und die entsprechende Aufstellung der Gebrauchsgegenstande ermoglichten es, den Raum durch eine mittlere Querebene in zwei einander vollsstandig entsprechende Halften einzuteilen In der Mitte des Raumes befand sich ein Tisch mit rechteckiger Tischplatte, deren Langsmittellinie in der mitteleren Querebene des Zimmers lag Ihre Langskanten waren gleich weit von den Seitenwangen, ihre Querkanten gleich weit von den Langswanden des Zimmers entfernt

Der Apparat lag auf der Langsmittellinie der Tischplatte An dem einen Ende der Laufschiene war in ihrer gradlinigen Fortsetzung an der Querkante des Tisches das Beißbrettchen angebracht Fur Personen, die im Vergleichen von raumlichen Abstanden ungeubt sind, erwies es sich als storend, wenn sie die Moglichkeit hatten, den Vergleich abwechslungsweise in allen moglichen Stabhohen anzustellen, da dann für die Vpn gegenüber dem vorausgehenden Vergleich immer wieder andere perspektivische Verhaltnisse vorherrschten Durch die wagrechte, obere Kante eines auf der Laufschiene unmittelbar vor dem Stab aufgesetzten kleinen Schirmes aus weißgrauem Karton wurde daher die Hohe festgelegt, in der der Vergleich der Stabflachen vorgenommen wurde, der Schirm verhinderte zugleich die Sicht auf die Zeigervorrichtung und die evtl Abdrehung der unteren sichtbaren Stabecke von der Laufschienenmitte Notwendig war es auch, die sichtbaren oberen Querkanten des Stabes dem Blick der Vp zu entziehen, wie sich bei der provisoris schen Untersuchung eines Kunstschulers herausstellte, der seine Angaben nicht entsprechend dem optischen Bilde, das er von den Seitenflachen hatte, machte, sondern auf Grund der vergleichenden Beurteilung des Winkels, den die Querkanten mit der Fronalebene bildeten Es galt daher, der Versuchsperson nur eine begrenzte Aussicht auf den Stab zu gewahren Zu diesem Zweck wurde ein in Holz gefaßter Karton, der mit einer kleinen rechteckigen Sehoffnung versehen war, unmittelbar hinter dem Beißbrettchen uber der Tischkante aufgestellt 2)

<sup>2)</sup> ist auf der Zeichnung nicht angegeben

Als Hintergrund, auf dem die Eisenstabe sich deutlich abhoben, dienze ein weißgrauer Karton, dessen Mitte wir genau in die Mittelquerebene

des Zimmers brachten

Die Lichtverhaltnisse im Versuchsraum konnten so gestaltet werden, daß eine gleichmaßige Belichtung der Stabflachen moglich war, wie es die Erzielung einer moglichst vollkommenenen Homogenität der Stabflachen erforderte

Somit herrschten also im Gesichtsfeld vollstandig symmetrische

Verhaltnisse

Den Zweck der besprochenen Anordnung sahen wil in einer aus dei unbewußten Einwirkung auf die Vp moglicherweise sich ergebenden Erleichterung des optischen Vergleichs, also die Ermoglichung eines sicheren Urteils beim Abschatzen der Flachen auf Grund nur optischer Daten (Vielleicht, so glaubten wir, machten sich auch Tendenzen geltend, welche die Lokalisation des Zyklopenauges in der mathematischen Medianebene begunstigten)

#### bb) Versuchstechnik

Aus der Problemstellung und der empirischen Mannigfaltigkeit des Versuchsmaterials ergab sich zunachst die Notwendigkeit einer Sicherung der Vpn hinsichtlich ihrer Geeignetheit bezw Nichtgeeignetheit zu weiteren Versuchen in einer vorlaufigen Untersuchung Wer bei der genannten Kopfhaltung in der O-Stellung des Zeigers bei den verschiedenen Abstanden des Stabes die beiden abzuschatzenden Flachen gleich breit sah, bei dem war keine Abweichung der binokularen Blicklinie, also des Sehzentrums, festzustellen Er schied für weitere Versuche aus Die übrigen Vpn wurden zu einer zweis ten und dritten Untersuchung gebeten, um die Ergebnisse auf eine von allen subjektiv:zufalligen Hindernissen (Befangenheit, Ungewohntheit des Vergleichens von Flachen) moglichst unbeschwerte Grundlage zu stellen Jede Versuchsreihe bestand zunachst aus zwei Reihen provisorischer Registrierungen der Urteile Sie wurden auf allen auf der Laufschiene markierten Teilentfernungen (vergl die dm-Einteilung der Laufschiene) eingeholt. So ergab die einmalige kontinuierlich von dm zu dm stattfindende Verschiebung des Fixationsobjektes auf der ganzen Laufschiene 15 Notierungen, beim Durchlaufen des Ruckwegs ebensoviel Damit war eine Schwankungsbreite der Aussagen gewonnen, die immer den Gradmesser fur die Mittelwerte der Endnotierungen abgab Die Ausgangsentfernungen wurden beliebig gewahlt Am Schluß der Untersuchungen wurden die Ergebnisse durch Proben uberpruft, die in drei Versuchsreihen wahllos auf allen Teilentfernungen angestellt wurden Dieses Vorgehen sollte die Ungenausgkeiten der Aussagen, die moglicherweise durch den kontinuierlichen Fluß der ersten Darbietungen entstanden, korrigieren Tatsachlich erhielten wir durch die nachtraglichen Notierungen keine wesentlich anderen Aussagen

Durch die Schlußnotierungen oder Mittelwerte sehen wir den Ort des Sehzentrums wahrend einer und derselben Versuchsreihe mit großtmoglichster Annaherung an den tatsachlichen Platz festgelegt

Eine andere Frage ist die der Schwankungen der Mittelwerte bei ein und derselben Vp Sie zeigen eine Wanderungsstrecke, einen gewissen Lokalisationsbereich des Sehzentrums an Dieses Phanomen kann nicht auf evtl subjektiven Tauschungen (die ja sozusagen in den Mittelwerten schon einkalkuliert sind) berühen, sondern auf Sehfakten, dhauf Ursachen, auf die wir noch zu sprechen kommen, wenn wir eine Ersklarung für die Abdrangung des Sehzentrums aus der Mitte der Basalstrecke suchen

Das Moment der subjektiven Tauschungen wird naturlich bei wiedersholten Versuchsreihen eine Mannigfaltigkeit von variablen Einstellungsfehlern bewirken, die psychische Gesamtlage wird nicht immer gleiche Abweichungen von dem einmal festgesetzten Mittelwert hervorbringen Nehmen wir jedoch an, die Lage des Zyklopenauges sei bei einer bestimmten Teilentfernung abs

seits von der Nasenwurzel in einem bestimmten Punkte fixiert, dann ist nicht einzusehen, warum einer großeren Abweichung vom Mittelwert nach der einen Seite (im Vergleich zu fruher) nicht auch eine solche nach der andern Seite gegenüberstehen sollte Mit andern Worten der Mittelwert muß annahernd 3) gleich bleiben. Ist aber eine deutliche Verschiebung festzustellen, so kann das nur daher ruhren, daß der optische Vergleich auf Grund eines andern Gesichtseindrucks ausgefallen ist, das Zyklopenauge sich also an einer andern Stelle befinden muß. Eine Bestatigung dieser Ansicht ist in unseren Untersuchungsergebnissen zu sehen. Wenn die Kurven der Mittelwerte bei den verschiedenen Versuchsreihen sich nicht vollig oder nicht annahernd decken, dann mussen Faktoren am Werke sein, die eine Wanderung des Zyklopenauges veranlassen.

Die besprochene Versuchsanordnung gestattete es nicht, daß Vpn selbst die Einstellung des Stabes vornahmen, dies ware uns auch nicht erwunscht geswesen Nachdem die Vp einmal die zur Untersuchung notwendige Stellung eingenommen hatte, sollte sie von jedem vermeidbaren Nebeneindruck mogslichst unbehelligt bleiben. Sie hatte lediglich Angaben daruber zu machen, nach welcher Seite hin der Stab abzudrehen war. Der Versuchsleiter selbst hatte die Einstellung nach ihren Weisungen vorgenommen. Vielfach begannen wir mit der Osstellung. Das Urteil über sie informierte uns ja sofort über die Geeignetheit bezw. Nichtgeeignetheit der Vpn zu weiteren Untersuchungen, aber auch jeden möglichen Grad der Abdrehung stellten wir an den Anstang des optischen Vergleichs. Wir konnen demnach die Methode, durch die unsere Versuchstechnik charakterisiert ist, bezeichnen als Herstellung som ethode unter Approximation und Einstellung durch den Versuchsleiter nach den Angaben der Versuchssperson

Es ware jetzt noch ein Wort über die Art der Registrierung der Endurteile zu sagen. Notiert wurden selbstverstandlich nur die Mittelwerte. Waren ihre Reihen, die sich bei den einzelnen Untersuchungen ergaben, identisch, dann war ja die endgultige Notierung ohne Weiteres gegeben, war die vollige Identitat zwar nicht vorhanden, dagegen eine Annaherung mit kaum merkbarem Unterschied (½° bis 1°), dann haben wir uns für die Aufzeichenung der Reihe dei dritten Untersuchung entschlossen

Die sinnfallige Darstellung der Abweichungen des Sehzentrums aus der Kopfmitte, anders gesagt, die Veranschaulichung der Verlagerung, wie sie sich in dem Winkelabstand der Blickkoordinate von der mathematischen Mediane manifestiert, hatte auf folgende Art und Weise vorgenommen werden konnen auf einem quadrierten Bogen Papier erstreckt sich die schwarz markierte mathematische Mediane auf eine Ausdehnung von 15 hintereinander liegenden großeren Quadraten Nun konnen auf den dadurch erhaltenen Teilentfernungen, die den dm-Abstanden an der Laufschiene des Apparates entsprechen, nach der Seite die Zahl der Grade der Abweichung von der Mediane eingetragen werden, und zwar entspricht die Seite eines kleinen Quadrats einem Grad Die Verbindung der so erhaltenen Punktreihe ergibt die Kurven der Abdrangung des Zyklopenauges. Diese Darstellung hatte aber die Schwierigkeit mit sich gebracht, daß ein Gradabstand an Hand einer beliebig angenommenen Einheitsstrecke auf eine Gerade übertragen worden ware, ohne Rucksicht auf die Entfernung vom Drehpunkt (Mittelpunkt des Winkelmessers) Die dergestalt entstandene Kurve ware somit lediglich eine graphische Darstellung gewesen, welche die Zahl der Grade des Winkelabstandes auf der betreffenden Teilentfernung angegeben, nicht aber den jeweils objektiven Ort des Zyklopenauges veranschaulicht hatte Wir haben uns das her zur Herstellung einer Tabellentafel entschlossen, auf der die durch Umrechnung der Winkelabweichungen auf der jeweiligen Teilstrecke erhaltenen geraden Strecken notiert sind Die Umrechnung geschah an Hand der Formel

<sup>3)</sup> bezeichnet einen Rahmen fur einen gewissen Rest von subjektiven Tauschungen

a=m tg  $\alpha^4$ ) Nachfolgende Tafel soll unsere allgemeinen Ergebnisse durch die Wiedergabe einer großeren Anzahl von Fallen exakt illustrieren

Tabellen

Abdrangung des Sehrichtungszentrums aus der Kopfmitte, gemessen nach
Grad und cm Normaldruck = dauernder Lokalisationsbereich, Fettdruck = zeitweiser Lokalisationsbereich Gradzahl wird mit o bezeichnet

| Entfer:          | Li r |      | G l |      | Di l |      | ВI  |        | Нг |      | Bo 1 |        |
|------------------|------|------|-----|------|------|------|-----|--------|----|------|------|--------|
| nungen           | 0    | cm   | 0   | cm   | 0    | cm   | 0   | cm     | 0  | ¢m   | 0    | çm     |
| 150              | 1    | 2,62 | 0   | _    | 0    |      | 0   |        | 0  |      | 0    |        |
| 1 <del>4</del> 0 | 1    | 2,45 | 0   |      | 0    | _    | 0   |        | 0  |      | 0    |        |
| 130              | 2    | 4,53 | 0   |      | 0    |      | 0   |        | 0  | _    | 0    |        |
| 120              | 2    | 4,18 | 2   | 4,18 | 0    |      | 0   |        | 0  |      | 0    |        |
| 110              | 2    | 3,83 | 2   | 3,83 | 2    | 3,83 | 11/ | 2 2,87 | 0  |      | 0    |        |
| 60               | 1    | 1,05 | 2   | 2,09 | 3    | 3,14 | 1   | 1,05   | 2  | 2,09 | 2    | 2,09   |
| 100              | 2    | 3,49 | 2   | 3,49 | 2    | 3,49 | 2   | 3,49   | 2  | 3,49 | 2    | 3,49   |
| 90               | 2    | 3,14 | 2   | 3,14 | 2    | 3,14 | 2   | 3,14   | 2  | 3.14 | 2    | 3,14   |
| 80               | 2    | 2,79 | 2   | 2,79 | 2    | 2,79 | 2   | 2,79   | 2  | 2,79 | 2    | 2,79   |
| 70               | 1    | 1,22 | 2   | 2,44 | 3    | 3,66 | 1   | 1,22   | 2  | 2,44 | 2    | 2,44   |
| 50               | 2    | 1,74 | 2   | 1,74 | 3    | 2,62 | 1   | 0,87   | 3  | 2,62 | 2    | 1,74   |
| 40               | 2    | 1,39 | 2   | 1,39 | 3    | 2,09 | 2   | 1,39   | 3  | 2,09 | 21/  | 2 1,73 |
| 30               | 2    | 1,04 | 2   | 1,04 | 3    | 1,57 | 2   | 1,04   | 3  | 1,57 | 21/  | 2 1,30 |
| 20               | 2    | 0,69 | 2   | 0,69 | 4    | 1,39 | 2   | 1,69   | 3  | 1,04 | 3    | 1.04   |
| 10               | 2    | 0,34 | 2   | 0,34 | 4    | 0,60 | 2   | 0,34   | 3  | 0,52 | 4    | 0,69   |

| Entfer=        | ΚI                    |      | K l Ser |      | ]           | Rr Zl |   | <b>Z</b> 1 | Sch r  |              |   | Мr           |  |  |
|----------------|-----------------------|------|---------|------|-------------|-------|---|------------|--------|--------------|---|--------------|--|--|
| nungen         | 0                     | cm   | 0       | cm   | 0           | cm    | 0 | cm         | 0      | cm           | 0 | ¢m           |  |  |
| 150            | 0                     |      | 0       |      | 0           |       | 0 |            | 2      | 5,23         | 0 | _            |  |  |
| 1 <b>4</b> 0   | 0                     |      | 0       | _    | 0           |       | 0 |            | 2      | 4,88         | 1 | 3,45         |  |  |
| 130            | 0                     |      | 0       | _    | 0           | _     | 0 |            | 2      | 4,53         | 2 | 3,45<br>4,53 |  |  |
| 120            | 0                     | _    | 0       |      | 0           |       | 0 |            | 2<br>2 | 4,18         | 2 | 4,18<br>3,83 |  |  |
| 110            | 0                     | _    | 0       |      | 0           |       | 0 |            | 2      | 3,83         | 2 | 3,83         |  |  |
| 100            | 2                     | 3,49 | 2       | 3,49 | 0           |       | 0 | _          | 2      | 3,49         | 2 | 3.49         |  |  |
| 90             | 2                     | 3,14 | 2       | 3,14 | 2           | 3,14  | 0 |            | 2 2    | 3,14<br>2,79 | 2 | 3,14<br>2,79 |  |  |
| 80             | 2                     | 2,79 | 2       | 2,79 | 2           | 2,79  | 0 |            | 2      | 2,79         | 2 | 2,79         |  |  |
| 70             | 2                     | 2,44 | 2       | 2,44 |             | 2,44  | 0 |            | 2      | 2,44         | 2 | 2,           |  |  |
| 70             | 2                     | 2,   | 2 2     | 2,44 | 2           | 2,44  | 0 |            | 2      | 2,44         | 2 | 2.44         |  |  |
| 60             | 2<br>2<br>2<br>2<br>3 | 2,09 | 21/2    | 2,61 | 2           | 2,09  | 0 | _          | 2<br>2 | 2,09         | 2 | 2,09<br>1,74 |  |  |
| 50             | 2                     | 1,74 | 21/3    | 2,18 | 2<br>2<br>3 | 1,74  | 0 |            | 2<br>2 | 1,74         | 2 | 1,74         |  |  |
| <del>4</del> 0 | 3                     | 2,09 | 3       | 2,09 | 2           | 1,39  | 2 | 1,39       | 2      | 1,39         | 2 | 1,39         |  |  |
| 30             | 3                     | 1,57 | 3       | 1,57 | 3           | 1,57  | 4 | 2,09       | 2      | 1,04         | 2 | 1.04         |  |  |
| 20             | 4                     | 1,39 | 4       | 1,39 | 4           | 1,13  | 5 | 1,75       | 2      | 0,69         | 2 | 0,69         |  |  |
| 10             | 4                     | 0,69 | 4       | 0,69 | 5           | 0,87  | 5 | 0,87       | 2      | 0,34         | 2 | 0,69<br>0,34 |  |  |

<sup>4)</sup> a = geradlinige, seitliche Entfernung des Zyklopenauges von der Mitte der Sehstrecke

m = Differenz zwischen der Nasenwurzel und dem Drehpunkt des Fixationsobjekts

α = Winkelabstand zwischen subj soptischer Medianebene und masthematischer Medianebene

## cc) Ergebnisse

Die wahllose Zusammenstellung eines nach Geschlecht, Alter, und Beruf, also auch nach Augenbenutzung, Sehtuchtigkeit, so heterogenen Versuchsmaterials gibt die Garantie, daß es einen Ausschnitt von empirischer Tatsächlichkeit darstellt. Unter den 120 Vpn. fanden sich 20, bei denen eine Verlagerung des Sehrichtungszentrums zu verzeichnen war Daraus den Schluß zu ziehen, daß der gesamte Sehraum bei ihnen im Gegensatz zum Normalfall nach irgend einer Seite hin verschoben sei und daß sie alle also demnach die objektive Mitte irgendwelcher Raumausdehnung auch nicht annahernd zu bestimmen vermochten, ware voreilig, wie wir noch sehen werden, da hierbei noch allerlei Erfahrungsmotive und Lokalisationshilfsmittel aus dem Tastsinne sich geltend machen

Die Tendenz der Verlagerung hat vielfach in einem Abstand von 1,2 m bis 1,5 m ihre Wirkung verloren. In der Annaherung der Blicksmediane an die mathematische Mediane besteht nun, wie leicht ersichtlich, keine Regelmaßigkeit (ahnlich der der optischen Tauschungen). Das Sehen ist "nichts weniger als mathematisch genau" 5). Durch die Tabellen, die S 26 wiedergegeben sind, ist eine Wandes rung des Zyklopenauges dokumentiert, auch konnen dieselben eine richtige Anschauung von der Wanderungs streck eselbst geben

Wir sehen also die Verlagerung des Zyklopenauges bedeutet nicht seine Abseitsdrangung von der Nasenwurzel nach einem bestimmten Punkt, in welchem es fest lokalisiert ist. Ist es einmal aus der Kopfmediane herausgetreten, so wandert es auf der Basals strecke hin und her Die Entfernung der einzelnen Punkte dieser Wanderungsstrecke von der Basalstreckenmitte steht in gerader Proportion zum Winkelabstand der Blickmediane von der mathematis schen Mediane und zur Große der Distanz zwischen Versuchspers son und Fixationsobjekt Ihre Ausdehnung erstreckt sich bei allen Vpn, bei denen das Zyklopenauge wieder in die Gesichtsmitte zus ruckkehrt, von der Nasenwurzel, bei den ubrigen von dem Punkte der geringsten linearen Abweichung, bis zu einem beliebigen Punkte seitwarts von ihr, der im Maximalfall in der Entfernung der Pupille von der Nasenwurzel (ca 4 cm) lag 6) Sie bleibt konstant, da sie von den konstanten Mittelwerten bestimmt wird. Wir bezeichnen diese Strecke deshalb als den dauernden oder konstanten Wanderungsbereich des Zyklopenauges

Von diesem Lokalisationsbereich des Sehrichtungszentrums ist, wie schon beruhrt, ein anderer Wanderungsbezirk zu unterscheiden, der auf der Schwankungsbreite der Mittelwerte beruht und vielfach

5) Siehe G E Muller Uber das Aubert sche Phanomen, Zeitschrift für Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane 49 Bd S 113 Anm 1

<sup>6)</sup> Die wenigen Falle, die eine großere Entfernung zeigten, konnen als ein Überdecken des peripheren Reizes durch ein zentrales Bild im Sinne eines eidetischen Phanomens gedeutet werden, zumal die Verschiebung des Fixationsobjektes des ofteren kontinuierlich vor sich ging

eine Erweiterung des ersteren darstellt Die bei der Vp H in den drei Untersuchungen ermittelten Mittelwerte sind nur bei der ersten und dritten identisch oder annahernd identisch Eine zweite Versuchszeiche war charakterisiert durch ungleich großere Mittelwerte Es liegt also hier eine zeitweise Erweiterung des dauernden oder konstanten Wanderungsbezirks des Zyklopenauges vor im Sinne der großeren seitlichen Entfernung von der Nasenwurzel Bei der Vp M sind für gewohnlich Blickz und Kopfmediane identisch Nur unter gewissen Umstanden tritt erstere nach rechts heraus, um dann nach Wegfall dieser Momente ihre ursprungliche Lage einzunehmen So unterscheizden wir gegenüber dem dauernden einen zeitweisen oder dyn amischen Wanderungsbezirk, der auf die Schwankung der Mittelwerte zuruckzufuhren ist

Die Ausdehnung beider Bereiche, sowohl des dauernden als des zeitweisen, erstreckt sich, wie wir sahen, von der Basalstreckenmitte aus seitwarts nach rechts oder links Der Fall, gemaß welchem das Zyklopenauge von einer Gesichtshalfte zur andern wan: dert, also die Nasenwurzel überschreitet, ist uns selbst nur in einem Falle vorgekommen (vgl S 31) Wir mochten aber von einer hochst interessanten Erfahrung berichten, die Herr Prof Dr Kroh, wie er uns erzahlte, an sich selbst bei entsprechenden Versuchen im Jahre 1921 feststellen konnte Die Blickmediane weicht bei ihm in einer Ente fernung von uber 70 cm nach rechts von der wirklichen Medianebene ab, nahert sich letzterer mit wachsender Annaherung, um in einer Entfernung von 60 bis 70 cm mit ihr zusammenzufallen Verringert sich die Entfernung noch mehr, dann tritt die Blickmediane nach links aus der Kopfmediane heraus Dieser interessante Fall zeigt uns, wie sich der Wanderungsbereich des Zyklopenauges über beide Gesichtshalften erstrecken kann Die Nasenwurzel ist nicht mehr, wie in den meisten Fallen, ein bestimmter Grenzpunkt der Wandes rungsstrecken, sondern Durchgangspunkt des von einer Augenseite zur andern hins und herwandernden Zyklopenauges

## Wir fassen zusammen

Bei einem Sechstel der von uns untersuchten Menschen ist die Spitze des Sehrichtungsbuschels abseits von der Nasenwurzel lokalisiert. Wenn ihnen die damit verbundene Verschiebung des Sehraums gewohnlich nicht zum Bewußtsein kommt, so liegt das daran, daß die Lokalisation der Sehdinge nicht nur das Werk des Gesichtssinnes ist, sondern dabei noch andere Lokalisationsstutzen wirksam sind.

Der Ort der Lokalisation des aus der Basalstreckenmitte abgesdrangten Zyklopenauges ist nicht ein fest bestimmter Punkt, sondern eine Strecke, auf der es sich hins und herbewegt

Der durch sie angedeutete Lokalisationsbezirk ist entweder ein dauernder oder zeitweiser Wanderungsbereich. Die Ausdehnung desselben kann sich über die ganze Basallinie mit ihren Verlangerunsgen erstrecken.

#### d) Der Versuch im Dunkelraum

Dem zweiten Versuch liegt der Gedanke zu Grunde, alle optischen Einsdrucke, unter denen die Vp in einem Raum mit symmetrischen Verhaltnissen bewußt oder unbewußt steht und die mutmaßlich die Lokalisation der Medianebene im Sinne der Identitat von wirklicher und Blickmediane begunstisgen, die Verlagerung also abschwachen konnten, auszuschalten Ja, die Lokalisation der Stabkante sogar dadurch noch zu erschweren, daß der Stab in eine ganzlich unsymmetrische Umgebung gebracht wurde

#### aa) Außere Versuchsbedingungen

Sie mußten so gestaltet werden, daß die Vp über die Gestalt und die Verhaltnisse des Sehraums, sowie über den Ort, an welchem sie sich befand, vollig im Unklaren gelassen wurde. Die Vp wurde ins vollig abgedunkelte Zimmer geführt und in Beobachtungsstellung gebracht. Der Apparat, von schrag oben her mittels zweier elektrischer Lampen beleuchtet, war in einer vom übrigen Zimmerraum durch geeignete Vorhange vollstandig abgeteilten Nische eingebaut. Eine Sehoffnung mit ganz unregelmaßiger Linienführung offnete den Blick auf einen Ausschnitt der Stabflachen und den auf der Laufsschiene aufgesetzten Schirm. Was von dem belichteten Raum an Flachen und Linien sonst noch in das Blickfeld der Vp fiel, zeigte nach Gestalt und Verslauf in dem Verhaltnis des Zueinander vollstandig unsymmetrisches Geprage Die Vp hatte kein Urteil darüber, ob sie an der Schmals oder Langseite oder vor einer Ecke eines Tisches saß. Die Möglichkeit der optischen oder haptisschen Orientierung an der Umgebung war ihr also vollstandig genommen

### bb) Versuchstechnik

Das beim Versuch im Tagraum Gesagte wurde hier sinngemaß angewendet

# cc) Ergebnisse:

Diese zeigten eine auffallende Übereinstimmung mit denen des Hauptversuchs Nicht einmal eine Unsicherheit im Abschatzen der Stabflachen haben wir beobachtet Den Grund hierfur sehen wir in der Sinnfalligkeit der Vergleichsgegenstande. Die Vp. war von vornherein auf den Vergleich von visuellen Eindrucken festgelegt; dadurch wurde die Mitwirkung anderer Lokalisationshilfen im wesentlichen verhindert.

# e) Über die Ursachen des Wanderungs: phanomens

Wir haben schon darauf hingewiesen, daß gewisse besondere Umstande ein Heraustreten der Blickmediane aus der mathematischen Mediane veranlassen konnen. Es ist an der Zeit, uns auf die Ursachen zu besinnen, auf welche die Wanderung des Zyklopensauges moglicherweise zuruckgeführt werden konnte.

Hatte die Vp. durch die Aussagen des Arztes oder durch selbst gemachte Erfahrungen Kenntnis von der Sehtuchtigkeit ihrer Augen und erkundigte man sich nach dem Zustande derselben bezuglich ihrer Sehscharfe, dann erhielt man stets die Antwort: Mein rechtes bezw linkes Auge ist sehkraftiger bezw. sehschwacher als das andere. Diese Antwort nötigte uns, bei den Vpn die Aufmerksamkeit auf

den moglichen Unterschied in der Sehtuchtigkeit ihrer Augen zu richten Hatte die Vp keine Erfahrung über das großere oder geringere Sehvermogen des einzelnen Auges bezw über eine vorhandene gleiche Sehtuchtigkeit der Augen, dann wurde sie der kleinen Prüfung an der Snellen'schen Buchstabentafel unterworfen Mit diesem Hilfsmittel ließ sich nicht nur leicht das sehkraftigere Auge feststellen, sondern auch eine gewisse, wenn auch nicht exakt gefaßte Abstufung der Sehtuchtigkeit gewinnen Der Vergleich der so gewonnenen Ergebnisse mit denen des Hauptversuchs ergab ein Dreifaches

- 1. Bei den Augen, die ein vollstandig einans der entsprechendes Sehvermogen aufwiesen, ist kein Heraustreten der Blickmediane aus der Kopfmitte zu beobachten
- 2 Das starkere, sehtuchtigere Auge zieht den Sehrichtungsmittelpunkt nach sich
- 3 Jegroßer die Uberlegenheitdeseinen Auges uber das andere ist, desto großer ist die seitz liche Verschiebung des Zyklopenauges.

Die Illustrationen von Satz 2 und 3 finden sich in den auf unseren Tabellen angezeigten Beispielen. Satz 2 ist durch samtliche Tabellen gestutzt Das starkere Auge veranlaßt die Wanderung des Zyklopenauges Bei einer Vp, einem Kunstschuler, hat das linke Auge gegenuber dem andern eine beherrschende Stellung; es "sieht" eigentlich, wahrend das rechte Auge nach einer Außerung dieser Vp "nur so mittut" Die Wirkung dieses "Richtungs"auges zeigt sich in einer ganz bedeutenden Verlagerung des Sehrichtungszentrums nach der linken Seite Eine andere Versuchsperson hat ebenfalls ein stark dominierendes linkes Auge Auch sie außerte sich uns gegenüber in ganz ahnlicher Weise wie die vorige Vp., sie glaubte, daß sie in der Hauptsache mit dem linken Auge sehe; das andere komme, wie es ihr scheine, immer "hinter drein" Die zeit= weise starke Überlegenheit des rechten Auges ist uns bei der Vp. H begegnet. Diese Vp, ein Optiker, kam nach mehrstundiger Berufsarbeit, jedoch nicht unmittelbar daran anschließend, zur Untersuchung, in der dann sein rechtes Auge eine beherrschende Stellung im binokularen Sehakt einnahm

Die Vpn B, G, R, Z sind Brillentrager Bei allen ist ein Unterschied in der Sehkraft der Augen vorhanden. Die Untersuchung mit Brille gab jedoch keinen Ausschlag der Stabkante. Dies erklart sich leicht aus der einleuchtenden Annahme, nach welcher die Brille die unterschiedlichen Sehverhaltnisse im binokularen Apparat ausgleicht. Eine Ausnahme hiervon machte eine Versuchsperson, die ohne Brille über ein dominierendes rechtes Auge verfügt. Sie vermag beim Schießen mit dem rechten Auge nur ohne Brille scharf zu zielen, mit Brille sieht sie aber mit dem linken Auge besser, wie die Prufung ergab. Die verlagernde Tendenz des sehtuchtigeren Auges kommt hier besonders deutlich zum Ausdruck. Wie schon bemerkt wurde, ist dies

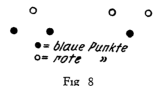
zugleich der einzige empirische Fall, der uns selbst begegnet ist, bei welchem das Zyklopenauge von einer Gesichtshalfte in die andere hinuberwanderte

Die bislang kurz angefuhrten Beispiele legen uns die Pflicht auf, daruber nachzudenken, worin die Ursachlichkeit der in ihnen sich zeigenden pravalierenden Tendenz zu suchen ist Um einer Erklarung hiefur naherzukommen, veranstalteten wir einen n e u e n V e r = s u c h Ihm lag die Absicht zu Grunde, den Anteil abzuschatzen, der einem Auge von einem binokularen Gesichtseindruck gegenüber dem Anteil des andern Auges zukommt, also beide monokulare Gesichtseindrucke bezuglich ihrer Eindringlichkeit und Deutlichkeit miteinander zu vergleichen Entsprechend diesem Zwecke mußten wir eine Versuchsanordnung treffen, die eine Zerlegung eines binokulas ren Eindrucks in Doppelbilder ermoglichte Um den Versuch erfolgs reich durchfuhren zu konnen, galt es, ein Doppeltes im Auge zu behalten Zum ersten setzt das Vergleichen von Doppelbildern eine Ubung im Sehen derselben voraus Wir konnten daher nicht ohne Weiteres und unmittelbar die zu untersuchenden Personen in den Versuchsraum bitten, sondern stellten mit ihnen zuvor Vorubungen ım Sehen von gekreuzten und ungekreuzten Doppelbildern an, wozu sie sich bereitwilligst zur Verfugung stellten Die Bitte um Beteiligung an diesen Versuchen richteten wir nur an unsere intelligenteren Vpn, die zumeist auch die besten "Seher" waren Die aus mehr als einem Grunde hochst interessante Vp H war inzwischen leider verstorben. An Stelle von H zogen wir eine andere Vp .•Frau M, zu die= sem Hilfsversuch herbei, bei der allerdings nur ein geringer Sehunter schied der Augen zu beobachten war Dies war uns jedoch insofern gar nicht unerwunscht, als es sich zeigen mußte, ob der Doppelbilder= versuch sich nicht vielleicht als ein besonders feines Kriterium für die Feststellung einer evtl Pravalenz eines Auges erwies Zweitens war dafur Sorge zu tragen, moglichst scharfe Doppelbilder zu erhalten Die den Bildern nicht angepaßte Akkomodation, vor allem auch ein ungeeigneter Hintergrund, lassen oft einen verschwommenen Eindruck von ihnen entstehen. Um dieser Gefahr zu entgehen, benutzten wir zu dem Versuch zwei Leuchtpunkte in der Dunkelkammer, die von den Birnen zweier elektrischer Taschenlampen herruhrten, von denen der eine in 0,5 m, der andere in 2 m Entfernung von der Vp aufblitzte und der entferntere einen um 3 cm bis 5 cm großeren Hohenabstand gegenuber dem naheren hatte

Unsere Versuchsan ordnung war eine Modifikation einer solchen von Witasek 7), welcher ebenfalls die Doppelbilder als methodisches Hilfsmittel verwandte, allerdings im Dienste eines andern Zweckes Der Sorge um die Vermeidung undeutlicher und verschwommener Scheinbilder mußte sich diejenige um Vermeidung eines zu großen Helligkeitsunterschieds, wie er zwischen Lichtpunkt und dunkler Wand moglich war, anreihen, da dieser, wie Witasek bemerkt, ein "erhebliches Hervortreten der Irradiation" bedingt und

<sup>7)</sup> aaO S 166/176

somit eine Vergrößerung und ein verschwommener Eindruck der Bils der hervorgerufen werden Daher empfahl es sich, "nur mäßige Lichtsstarken zu verwenden und, wegen der Variation der chromatischen Abweichung, die Marke bei den großeren Objektdistanzen in mogslichst homogenem (am einfachsten mit Hilfe von zu diesem Zweck spektroskopisch auszuwahlenden Gelatineplattchen) rotem, für die kurzeren in blauem Lichte herzustellen"s) Auf diese hier vorgezeichsnete Art stellten wir zwei Lichtpunkte her, einen roten und einen



blauen, die wir in angegebener Weise in der Mediane der Vp. lokalissierten Bei der Fixation des roten Punktes erschien der blaue in gekreuzten Doppelbildern, bei derjenigen des blauen Punktes erschien der rote in ungekreuzten Doppelbildern Die apriozische Grundlage der Untersuchung war die Annahme, daß der Einzdruck des dem pravalierenden Auge zugeordneten Scheinbildes instensiver und deutlicher sei. Die Vp hatte daher die Aufgabe, in jezdem Falle die beiden Scheinbilder bezüglich ihrer Scharfe und Deutzlichkeit zu vergleichen

Zu dem Doppelbilderversuch haben wir acht Personen heranges zogen Er wies jedoch verschiedene Schwierigkeiten auf Trotzdem vorsichtig zu Werke gegangen worden war, konnten einige Vpn zus nachst keine eindeutigen, brauchbaren Aussagen machen Es stellte sich heraus, daß fur manche Augen offenbar der Helligkeitsunters schied trotz der in der Versuchsanordnung angewandten Kautelen noch zu groß war. Nicht einmal die Fixation des einzelnen Lichtpunktes hatte ein klares und deutliches Bild geliefert, geschweige denn seine Zerlegung in Doppelbilder. Über die darin liegende Ers schwerung dieses Versuchs sagt Witasek 9): "Die starke Erweiterung der Pupille sowie der bedeutende Helligkeitsunterschied zwischen Marke und Grund bedingen ein so erhebliches Hervortreten von Irradiation und Astigmatismus, daß Akkomodation und Fixation in gewissem Ausmaß illusorisch und deshalb schwer zu kontrollieren sind; die Marken erscheinen vergroßert und verschwommen, ja in fur die beiden Augen verschiedene Gestalten verzogen "Die weitere Abdampfung der Lichtquellen durch einen zweiten und dritten Gelatinebelag war notwendig, um bei einer weiblichen Vp. die Grundlage zu brauchbaren Aussagen zu schaffen. Die Vp konnte, als die gekreuzten (blauen) Doppelbilder deutlich und scharf konturiert gesehen wurden, feststellen, daß das ihrem linken, sehtuchtigeren Auge zuge-

<sup>8)</sup> aa O. S. 166 9) aa O. S. 166

horige Scheinbild eine großere Intensitat aufwies als das andere Bei dem schon erwahnten Kunstschuler ließen sich die Hemmungen nicht beseitigen, so konnten wir gerade seine Aussagen, auf die wir sehr viel Wert gelegt hatten, nicht verwerten. Bei den andern Personen, die wir der Untersuchung unterzogen, haben sich Hemmungen dieser Art nicht bemerkbar gemacht Von der Gewohnung bezw Nichtges wohnung an das deutliche Sehen von Doppelbildern hing es ab, wie oft die Vp im Versuchszimmer sich einfinden mußte.

Ein zwischen den Scheinbildern bestehendes Deutlichkeitsgefalle konnte auch Frau M mit Sicherheit feststellen, ebenfalls im Sinne einer parallelen Zuordnung von dominierendem Auge und deutlicheziem Bilde Vp M hatte, analog dem fruheren Vorgehen, ihr linkes Auge 6 bis 7 Stunden lang verbunden und war wahrend dieser Zeit unausgesetzt mit Lesen oder Schreiben beschaftigt. Die Vornahme der anschließenden Untersuchung ergab einen überraschend großen Deutlichkeitsunterschied in den Scheinbildern Das linke von den gekreuzten Doppelbildern zeichnete sich durch die Frische und Lebzhaftigkeit der Farbe aus gegenüber dem andern, das matt erschien, als hatte es eine leichte Trubung erfahren Dasselbe galt von dem rechten Scheinbild der ungekreuzten Doppelbilder Der Unterschied war nach einigen Stunden noch vorhanden, konnte also nicht auf die Adaptation des Auges zuruckgeführt werden

Bei den andern Vpn zeigte sich im wesentlichen dieselbe Erscheisnung Einige meinten, sie sahen bei der Beobachtung der Doppelbils der das wirkliche Bild einerseits, andererseits einen Abglanzdavon So waren wir zuletzt zu dem Resultat gelangt. Das dem sehtuchtigeren Auge entsprechende Scheinbild ist sich alle er und deutlicher als das andere Scheinbild. Es erweckt manchmal den Eindruck des wirklichen Bildes, wahrend das andere schemenhaft wirkt. Die retisnale Erregung muß demnach bei dem pravalierenden Auge viel intensiver sein gegenüber dem andern Auge, woraus die großere Deutlichskeit und Eindringlichkeit ihres psychischen Äquivalents folgt.

Es liegt auf der Hand, daß die Antwort auf unsere obige Frage mit diesen Darlegungen noch nicht gegeben, sondern lediglich hinausgeschoben ist. Die Eindringlichkeit und Intensität des retinalen Bildes ließ in uns die Vermutung entstehen, ob nicht vielleicht die Überglegenheit eines Auges im binokularen Sehakt auf optischen physiologischen Daten berühe. In der Tat kann, wenn, wie beshauptet und empirisch nachgewiesen, die Brille die Pravalenz eines Auges aufzuheben vermag, die großere Sehstarke nur auf Dispositionen zurückgeführt werden, die im Bau und in der physiologischen Funktion des Apparates liegen. Wir wollen eine dergestalt fundierte Überlegenheit physiologischen Pravalen physiologischen

Unsere Untersuchungen haben nun manche Sachverhalte zu Tage gefordert, die durch die physiologische Pravalenz nicht begrundet werden konnen Die Veranlassung, ihnen unser Augenmerk zunachst und vor allem zuzuwenden, liegt in dem Schlußsatz unseres IV Kapitels "Ist bei normalen physiologisch-optischen Verhaltnissen des

Schapparats eine abseitige Lokalisation vorhanden, dann mussen andere, vielleicht psychische Funktionen, am Werke sein, die diese Verschiebung beim Zusammenspiel der Augen im binokularen Sehen veranlassen "Stellen wir alle Falle, bei denen wir mit Recht eine im Physiologischen begrundete Überlegenheit annehmen außerhalb dieses Rahmens, so liegt dem Begriff der "normalen physiologisch-optischen Verhaltnisse des Sehapparats" die strenge Auffassung zu Grunde, wonach in Bau und physiologischer Funktion der Augen eine strenge Parallelitat besteht. Unsere Betrachtung wurde dann eben die Falle umschließen, bei denen wie bei Tscherning (S. 12) kein physiologisch begrundeter Unterschied in der Sehtuchtigkeit vorhanden ist, vielmehr ein Auge "sehr oft einzeln gebraucht" wurde, wie er sich ausdruckt; sich also die Wirkung des habituellen Moments zeigt. In wieweit dann ein Rekurs auf die physiologische Pravalenz sich als notwendig zeigt, wird der weitere Gang der Untersuchung lehren In den Tabellen M und Schn zeigt sich uns eine nur zeitweise wirkende Verlagerungstendenz Auf den Optiker H haben wir des ofteren hingewiesen Die für ihn angenehmste Untersuchungszeit war gewohnlich der Sonntag nachmittag, zu welchem Zeitpunkt wir auch seine erste, zweite und vierte Untersuchung vornahmen Nach der zweiten Untersuchung baten wir H, sich einmal nach der Berufsarbeit in dem Versuchsraum einzufinden. So wurde die dritte Untersuchung anschließend an eine ununterbrochen funf Stunden dauernde Arbeit mit der Lupe im rechten Auge vorgenommen Zwischen Arbeitsschluß und Untersuchung lag eine Pause, die eine Beeintrachtigung des Ergebnisses durch die Adaptation des Auges ausschloß Das Ergebnis war eine bedeutende Erweiterung des Wanderungsbezirks des Zyklopenauges, was auch ganz in Übereinstimmung stand mit den Resultaten der Sehscharfeprufung Die vierte Untersuchung, nach etwa 1½ Tagen Arbeitspause, ergab die Reduktion des Lokalisationsbereiches auf seine anfangliche Ausdehnung Vp Schn hatte bei der ersten und zweiten kein Heraustreten der Blickmediane aus der Kopfmitte aufzuweisen Schn beschaftigte sich einmal als Maschinensetzer aushilfsweise 8 Tage lang mit einer Arbeit, die ihn zwang, mit der Lupe im rechten Auge ganz feine Lettern zusammenzusetzen Die dritte Untersuchung schloß sich an die Arbeitszeit an Jedoch war auch in diesem Falle zwischen Arbeitsschluß und Vornahme der Unteisuchung eine Pause von 1 bis 2 Stunden eingeschaltet Die Folge war eine deutliche Abdrangung des Sehzentrums von der Nasenwurzel Nach zwei Tagen war die Verlagerungs> tendenz unwirksam geworden Der Versuchsleiter selbst hat gleich sehtuchtige Augen und beobachtete unter normalen Umstanden nie eine Abwanderung Eine 9 bis 12stundige alleinige Beanspruchung des rechten Auges, wahrend das linke verbunden war, vermochte diesen Zustand nicht zu andern Die Ausdehnung des alleinigen Gebrauchs auf 40 Stunden veranlaßte eine deutliche Abhebung der Blickmediane von der mathematischen, wovon aber nach 1 bis 2 Tas gen nichts mehr zu bemerken war

Was liegt hier vor? Der wiederholte Hinweis auf die Wirkung des habituellen Faktors gibt uns zur Beantwortung dieser Frage einen deutlichen Fingerzeig Eine physiologische Pravalenz des rechten Auges hat vor seiner einseitigen Inanspruchnahme bei den Vpn Schn und M nicht bestanden, auch nicht bei H, worauf man die zeit= weise Erweiterung des dauernden Wanderungsbezirks seines Sehzentrums zuruckfuhren konnte Ist sie nun durch die einseitige phys siologische Funktion zur Ausbildung gelangt? Man wird dem nicht beipflichten konnen Da die Ursachen der Überlegenheit des betreffenden Auges nicht in Veranderungen seines Baues zu suchen sind, konnten sie hochstens in den funktionellen Vorgangen liegen Jedoch das leichtere und zugleich intensivere Affiziertwerden des einen Auges durch den physikalischen Reiz, was der Deutlichkeit des Netzhautbildes und seines psychischen Korrelats zugute kommen mußte und somit also die Voraussetzung der physischen Uberlegenheit ware, kann - so sollte man meinen - nicht die Folge einer stunden: 1a tagelangen einseitigen Beanspruchung sein Im Gegenteil, die Ers mudungserscheinungen durfen nicht übersehen werden Von ihnen ließe sich eher eine gewisse Abschwachung, niemals eine Starkung der physiologischen Vorgange ableiten Wollte man dem gegenuber auf den nach Hering bestehenden Parallelismus des Doppelauges bei der sensorischen und motorischen Innervation hinweisen, so ware das abwegig Man konnte den Parallelismus hochstens bezuglich der gleichzeitigen und gleichartigen motorischen Erregung gelten lassen Dann ware aber von dieser Seite aus in keinem Falle eine Uberbetos nung der physiologischen Funktion eines Auges abzuleiten. Nun bestand aber bei der Vp M uberhaupt kein Parallelismus in der senso= rischen Innervation, da ihr linkes Auge vom physischen Reiz abge= schlossen war Ware daraus hochstens ein mangelhaftes Affizierts werden infolge von Ermudung zu folgern, so doch niemals eine Übers betonung der physiologischen Vorgange (in einem Auge) Ebenso verhielt sich im wesentlichen die Sache bei den Vpn Schn und H Auch wenn sie bei der Arbeit mit der Lupe in einem Auge das andere nicht geschlossen hatten, konnte von einem Parallelismus in dersensorischen Innervation nicht die Rede sein, da die ganze Aufmerksams keit dem einaugigen Sinneseindruck zugewandt war und die Teile des Sehraums, durch die das linke Auge affiziert wurde, bestenfalls mit jenem Bewußtseinsgrad aufgenommen wurden, wie diejenigen, die sich in den peripheren Zonen der Netzhaut abbilden

In der in der Aufmerksamkeitszuwendung, also einer aktivistisch en Tendenz der menschlichen Psyche, begrundeten starkeren Beachtung des perzeptiven optischen Eindrucks sehen wir die Ursache einer starkeren Verdeutlichung und Intensitat des retinalen Bildes und damit auch des Erlebnisses Ist die Überlegenheit eines Auges in einer derart fundierten Eindringlichkeit begrundet, dann sprechen wir von einer psychischen Pravalenz Sie ist in ihrer Ursachlichkeit also auf ein psychisches Moment zuruckzufuhren Zu einer dauernd merklichen Wirkung gelangt sie nas

turlich erst nach einer gewissen Zeit ihres Vorhandenseins Es entspricht den Gesetzen des psychischen Ablaufs, daß ein anfänglich immer von einem erneuten Willensimpuls getragener psychischer Vorgang bei andauernder, ununterbrochener Ubung mechanisiert wird, d'h sein Eintreten erfolgt nicht mehr durch den Willensanstoß. sondern vermoge der in der Ubung geschaffenen Erinnerungsgrund, lage In dem Maße, in dem die Loslosung vom Willensimpuls eintritt, schreitet die Gewohnung fort, deren hochster Grad erst bei vollkommener Ablosung des psychischen Vorgangs vom Willensanstoß erreicht ist. Dann wird man aber auch von einer dauernden psychi schen Pravalenz reden durfen Wir konnen daher die psychisch bedingte Überlegenheit eines Auges, gleichgultig, ob sie zeitweise oder dauernd wirksam ist, die habituelle Pravalenz nennen Als zeitweise wirkende Verlagerungstendenz ist sie, wie wir sahen, die Ursache der Entstehung des zeitweisen oder dynamischen Wanderungsbezirks Schafft sie den dauernden oder konstanten Wanderungsbezirk, dann muß ihre Wirkungsweise eine dauernde sein Die Von Se und Di sind Xylographen, die schon seit Jahrzehnten mit der Lupe in einem Auge taglich ihren Beruf ausuben. Die habituelle Überlegenheit eines Auges ist bei ihnen zu einer dauernden geworden Dasselbe finden wir bei der Vp Li Li ist Jager und zielt mit dem rechten Auge Ob die eben angeführten Beispiele gegenüber den Tabellen Schn und M einen dauernden Wanderungsbezirk tatsachlich anzei= gen, ob man also gegenüber der zeitweisen eine dauernd psychische Pravalenz mit Recht unterscheiden darf, erscheint zunachst fraglich Eine dauernde, nur von Pausen weniger Tage unterbrochene, ungleich starkere Beanspruchung eines Auges, wie sie der Beruf der Vpn Se und D1 fordert, konnte 12 auch eine kontinuierlich voruber= gehend wirkende Pravalenz und die Existenz eines dauernd dynas mischen Bezirks im Gefolge haben. Bei einem jahrelangen starkeren Gebrauch eines Auges wird man jedoch unbedenklich eine Mechanis sierung der in der Aufmerksamkeitszuwendung begrundeten starke ren Beachtung des betreffenden retinalen Bildes annehmen konnen Die Mechanisierung bewirkt, daß die verstarkende Tendenz sich immerfort auch beim "gewohnlichen" Sehen bemerkbar macht und somit die dauernde Pravalenz eines Auges gewahrleistet Einen Beweis dafur erbringt der fruhere Xylograph K, der schon vor 3 bis 4 Jahren seinen lange ausgeubten Beruf aufgab Trotzdem zeigt heute noch sein linkes Auge eine deutliche Überlegenheit. Daß bei den als Xylographen arbeitenden Vpn ebenfalls unmittelbar nach der Arbeit ein Erweiterungsbereich festzustellen ware, ist mit Sicherheit anzunehmen

Die Tabellen geben also eine Veranschaulichung der konstanten Wanderungsbezirke des Zyklopenauges, seien sie nun durch physiologische oder habituell—dauernde Pravalenz eines Auges verursacht Gegenüber der physiologischen Überlegenheit haben wir eine psychische doppelter Art unterschieden eine solche, die auf Grund der Mechanisierung des psychischen Ablaufs besteht, und eine solche, die mit dem Aufhoren des Willenanstoßes zur starkeren Beachtung wies

der abklingt, also nur zeitweise vorhanden ist. Es liegt in der Natur der Sache, daß der durch die physiologische Pravalenz bewirkte Wanderungsbereich nicht den Charakter des Dynamischen haben kann. Die physiologischen Gegebenheiten des Auges konnen sich andern; dann hat dies die Entstehung eines andern konstanten oder statischen, niemals aber dynamischen Wanderungsbezirks zur Folge Die Grenzen sind also festgelegt Sie konnen sich als solche desselben Bereichs nicht andern Nicht so bei dem konstanten, psychisch bedingten Wanderungsbezirk, wenigstens was die außere Grenze anlangt Sie ist insofern labil, als sich neue Impulse geltend machen, die einen Grad der Anspannung des Auges und einen ihr entsprechenden Grad der Intensivierung des Bildeindrucks bewirken, welche über den der starkeren Beachtung im mechanisierten Vorgang hinausgeht und so den Erweiterungsbereich schafft Als Beispiel hierfur fuhren wir wieder die Vp H an Die jahrelange Arbeit im Optikerberuf verschaffte ihrem rechten Auge eine dauernde Überlegenheit Eine ins tensive, ununterbrochene 4 bis 5 stundige Arbeit verschob die außere Grenze des konstanten Bezirks noch weiter nach außen, um nach einer Arbeitspause von 1 bis 11/2 Tagen auf die alte Stellung, die die Tabelle kennzeichnet, aber auch nicht weiter zuruckzugehen

Ein schwieriges Problem ist in der Frage nach dem gegenseitigen Verhaltnis der Wirkungsweise der physiologischen und psychischen Pravalenz enthalten Bezuglich des Ursprungs kann man fur beide Arten auf angeborene Tendenzen rekurrieren Handelt es sich aber um erworbene, so besteht die Frage Geht eine physiologische Pravalenz einer habituell-psychologischen voraus? Die von uns gemachte Unterscheidung kann grundsatzlich im Theoretischen nicht aufgehoben werden Die physiologische Überlegenheit kann durch die Brille ausgeglichen werden; die durch psychische Vorgange versanlaßte nicht

Die im Vorausgegangenen erorterte funktionelle Versschieden heit der Augen, auf der ja die Lageveranderungen des Sehzentrums berühen, ist, wie wir noch anfugen wollen, nur ein Teilzgebiet des umfassenden Problems der funktionellen Asymsmetrie R Engeland hat darüber eine Arbeit veröffentlicht 10), in welcher er eingangs auf den verschiedenen Gebrauch der rechten und linken Hand, also einen andern Teilbezirk der funktionellen Asymsmetrie, zu sprechen kommt Man nimmt an 11), daß zwischen Rechtsund Linkshandern das Zahlenverhaltnis etwa von 25 1 besteht Das Überwiegen der Rechtshandigkeit wird zurückgeführt auf das Vorsherrschen der linken Gehirnhalfte, die ja bekanntlich als Sitz des Sprachzentrums betrachtet, aber auch für die Bewegungszentren, die die rechte Korperhalfte versorgen, als maßgebend angesehen wird. Die Folge davon mußte sein, daß sich das Vorwiegen der linken Gehirnhalfte auch im vorwiegenden Gebrauch des rechten Beines äußert.

10) Munchener medizinische Wochenschrift 1922, S 1372

<sup>11)</sup> Vgl E Weber Ursachen und Folgen der Rechtshandigkeit, Halle 1905

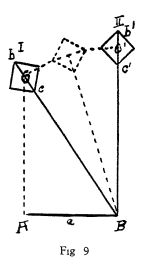
Im allgemeinen wird das bevorzugte Bein beim Ballstoßen gebraucht, beim Eislauf oder Schlittern vorgestellt, beim Springen vorgeschnellt Auf Untersuchungen darüber, ob zwischen dem asymmetrischen Gebrauch der Hande und Beine ein paralleles Verhaltnis besteht, sind wir in der Literatur nicht gestoßen. Dem genannten Schema hat nun aber Engeland die Funktionsverhaltnisse der Augen nicht unterstellt Vielmehr nimmt er jene prozenturale Verteilung der Rechtsebezw Linksaugigkeit an, wie sie nach E. Weber im primitiven Zustand gegeben ist, namlich das Verhaltnis 1.1, woraus sich dann aus Grunden der biologischen Zweckmaßigkeit die hemilaterale Asymmetrie herbausgebildet hat

Unsere Untersuchungen widersprechen der Annahme Engelands. Von einem durchgangig asymmetrischen Gebrauch der Augen, dergestalt, daß etwa 50% aller Menschen — und sei es nur für feinere Verrichtungen — das rechte Auge, die andern 50% das linke Auge vorwiegend gebrauchen, kann keine Rede sein Nach unseren Feststellungen ist nur bei jedem 6 Menschen eine funktionelle Asymmestrie vorhanden Die überwiegende Mehrheit aller Menschen verfügt über ein normales gleichgestimmtes Funktionieren des Doppelauges Die Untersuchungsmethoden Engelands sind durch eine spezifische Verquickung optischer und haptischer Gegebenheiten gekennzeichenet Seine Ergebnisse konnen daher fürs "reine" Sehen keine allgesmeine Gultigkeit haben

Die weitere, wichtige Frage der Koppelung der Funktionen von Auge und Hand haben wir außerhalb des Rahmens unsrer Betrachtung gestellt

## Frontalparallele Darbietung des Fixationsobjektes: linearer Abstand und Winkelabstand.

Wie aus der Anlage unseres Versuchsapparates hervorgeht, fallt die vertikale Langsmittelebene des Sehrichtungsbuschels beim imaginaren Einauge zusammen mit der Ebene, die man sich diagonal durch den Stab von der der Vp zugewandten Kante zu der ihr gegenuberliegenden gelegt denkt Wo sie also auf die Basallinie und ihre Verlangerungen auftritt, ist der objektive Ort des Zyklopenauges zu suchen Liegt derselbe seitwarts der Basalmitte, dann vermag das imaginare Auge, theoretisch betrachtet, nur nach einer entsprechenden Drehung die vergleichende Beurteilung der Stabflachen vorzunehmen Diese Drehungen haben selbstverstandlich den gleichen imaginaren Charakter wie das Auge selbst Die Drehung des Doppelauges als ihr reales Aquivalent anzusehen ist aber offenbar nicht angangig, denn es gibt auch Drehbewegungen des binokularen Apparats, denen keine solche des imaginaren Auges entsprechen. Doch interessiert uns diese Frage nicht weiter Wir mochten eine andere Überlegung anstellen, die im Grunde auf eine Kontrolle der in der Winkelabdrehung erhaltenen Ortsbestimmungen des Zyklopenauges hinauslauft. Wenn namlich, wie wir sahen, durch die Endnotierungen im Hauptversuch der objektive Ort des Sehzentrums bestimmt ist (den man
zahlenmaßig durch Umrechnung des Winkelabstandes in eine geradlinige Entfernung nach der oben angegebenen Formel feststellen
kann), dann mussen dem imaginaren Einauge die sichtbaren Flachen
des Stabes in gleicher Breite erscheinen, sobald der Stab um die entsprechende Abwanderungsstrecke parallel zur Basallinie nach rechts
und links abwanderte Das Zyklopenauge wiese dann keine Dre-



hung mehr auf, sondern ware nach vorn gerichtet. Angenommen Bei einem Winkelabstand von 4° erscheinen die zwei sichtbaren Flachen des Sehobjekts gleich breit Der angenommenen Drehung entspricht der lineare Abstand a (s Fig 9) Die binokulare Blicklinie muß mit der Strecke BO zusammenfallen Denkt man sich nun den Stab selbst in der Stellung I fixiert, seine Drehachse aber auf einer Kreislinie, des ren Radius BO ist, so weit veischoben, bis die binokulare Blicklinie BO' senkrecht in B auf der Basalstrecke oder deren Verlangerung steht (Stellung II), dann kann in der Abschatzung der sichtbaren Stabflachen keine Veranderung eingetreten sein, denn die binokulare Blicklinie der Stellung II, als Verlangerung der Diagonale b' c', trifft den gleichen Punkt (B), wie die Verlangerung der Diagonale b c. Da aber die Verschiebung des in der Achse fixierten Stabes auf der Kreislinie OO' annahernd einer der Strecke a parallel laufenden geradlinig seitlichen Verschiebung entspricht, so laßt sich gegen die Behauptung, mit dem Winkelabstand musse die frontal-parallele Darbietung in einer ihm entsprechenden seitlichen Entfernung übereinstimmen, mathematisch keine Einwendung machen Ob dies aber, da das Sehen doch keine "mathematisch genaue" Sache ist, durch den empirischen Tatbestand seine Rechtfertigung erfahrt, muß erst festgestellt werden

In Versuchs an ord nung und Versuchstechnik traten gegenüber den vorausgegangenen Versuchen nur ganz geringe Anderungen ein Um sich über den Grad der seitlichen Verschiebung des ganzen Apparates orientieren zu konnen, wurde in der vorderen und hinteren Halfte des Versuchstisches je ein Maßband parallel zu den Querkanten desselben gespannt Nachdem der Stab in Osstellung fixiert, also seine Vorderkante auf die Mittellinie der Laufschiene gebracht war, die Vp sich in die übliche Versuchsstellung begeben hatte, verschob der Versuchsleiter nach ihren Angaben den Apparat parallel zu der Verbindungslinie ihrer Augen nach der rechten oder linken Seite

Zu diesem Versuch stellten sich 10 aus dem Kreise unserer fruhes ren Versuch spersonen zur Verfugung

Eine Verifizierung der so gewonnenen Angaben wurde dadurch erzielt, daß der Apparat sofort aus der mathematischen Mediane in die der Grundabweichung entsprechende seitliche Entfernung gesbracht und dann das Urteil der Vp eingeholt wurde. Es ergab sich immer eine volle Übereinstimmung

Als Ergebnis konnten wir also eine durchgangige Entsprechung des Winkelabstandes und des lines aren Abstandes der Blickmediane von der mathes matischen Mediane feststellen

## cap VI DAS ZYKLOPENAUGE UND DIE LOKALISATION DER VORGESTELLTEN MEDIANE.

Die Überlegung, nach welcher die Wanderung des Zyklopenauges eine ihr entsprechende Verschiebung auch des Sehraums zur Folge haben mußte, ließ es uns lange Zeit als ein unbegreifliches Ratsel erscheinen, daß Vpn mit starker Abdrangung des Sehzentrums einen Gegenstand mit großter Genauigkeit in der mathematis schen Mediane zu lokalisieren vermochten. In kleinen Lokalisationsubungen, die sich gewohnlich den Untersuchungen im Hauptversuch anschlossen, wollten wir eine Verifizierung der vorher erhaltenen Resultate erzielen Schon die geringe Exaktheit, die dabei obwaltete. konnte uns nicht über die "scheinbare" Wirkungslosigkeit des Richtungsauges im Unklaren lassen Der Schlussel zu dieser scheinbaren Diskrepanz der Urteile lag in der Nichtbeachtung der Lokalisationshilfen, die den Menschen, abgesehen von denen, aus dem visuellen Gebiet, zur Verfugung stehen Ihre Beachtung führte uns zu der oben durchgefuhrten Unterscheidung der subjektiv optischen oder Blickmediane, der vorgestellten und der mathematischen Mediane Solange die beiden letzteren zusammenfielen, war ein Bewußtsein von der Verschiebung der Sehdinge in ihrer Gesamtheit nicht vorhanden; denn dann kam in dem komplexen Erlebnis, das die vorgestellte Mes diane darstellt, nicht das "reine Sehen" zur dominierenden Wirkung. sondern die in der Überlegung· was ist nicht rechts und nicht links

von mir enthaltenen Inhalte Nun besteht für uns die Frage, ob vielleicht und gegebenenfalls unter welchen Umstans den das pravalierende Auge, also die Sehfakten, die entscheidende Rolle im Erlebnis der vorgestellten Medianebene spielen, mit a Wob es Falle gibt, in welchen das Zyklopenauge sie mit oder nach sich zieht

Um den fur die Untersuchung dieser Frage notwendigen Vers such mit großerer Genauigkeit ausfuhren, namentlich aber die Aussagen auf allen uns gewohnten Entfernungen einholen zu konnen, henutzten wir wieder unsere Apparatur Da es sich aber diesmal nicht um eine vergleichende Betrachtung von Flachen handelte, sondern um die Lokalisation eines Gegenstandes an der Stelle, die weder rechts noch links von der Vp sich befand, mußte die Versuchs an = ordnung entsprechend geandert werden Wir fixierten den Stab ın O-Stellung, nachdem wir unmittelbar auf der Kante selbst den Lackbelag abgelost hatten, damit der Eindruck der neu entstandenen, feinen, weißgrauen Linie umso eindringlicher wurde Um an den vorausgegangenen Versuch (s V 2) anknupfen zu konnen, brachten wir den Apparat in den seitlichen Abstand von der Kopfmitte der Vp, der nach der Kurve der seitlichen Abdrangung des Zyklopenauges entsprach, in welchem die Stabflachen ihr also gleich breit erscheinen mußten Die Instruktion war nun nach den dem Hauptversuch angeschlossenen Lokalisationsubungen ziemlich einfach Wir baten die Vp., das Augenmerk nicht mehr auf die Stabflachen zu richten, da es vollstandig gleichgultig geworden sei, ob sie gleich breit oder ungleich breit erscheinen, sondern sich die Richtung geradeaus von ihr genau vorzustellen und danach die Lage der weißgrau blinkenden Stabkante zu beurteilen. Das Ergebnis dieser Überlegung war fur die meisten Vpn eine verbluffende Überraschung

Der zweite Teil des Versuchs bestand in der Verschiebung des Apparats parallel zur Basallinie nach Angaben der Vp, bis die Stellung gefunden war, in der ihr die vordere Stabkante weder rechts noch links erschien War dies der Fall, "stimmten die Stabflachen nicht mehr", wie viele Personen meinten Bei verschiedenen Vpn machten wir sofort die Beobachtung, daß das Erlebnis der Sitzung des Hauptversuchs so stark nachwirkte, daß es ihnen Muhe machte, von dem Vergleich der Flachenbreiten abzukommen In diesem Falle waren wir gezwungen, eine andere Versuchsanordnung zu treffen Ein rechteckiger Holzschirm, in welchem in einer Hohe von 30 cm parallel zur oberen Langskante ein Spalt von 3 mm Breite ausgeschnitten war, wurde uber der Laufschiene auf allen auf derselben markierten Entfernungen parallel zur Augenlinie der Vp auf den Tisch gesetzt Auf der der Vp abgekehrten Schirmseite war an der unteren Seite des Spaltes ein Maßband befestigt, über dem sich ein Licht hins und herbewegte, von welchem der Vp nur der mittlere Teil eines schmalen, scharfkonturierten Lichtstreifens sichtbar war Die Vp wurde bestimmt darauf hingewiesen, von der Breitenausdehnung des Spaltes ganz abzusehen, also nicht das Lageverhaltnis des Lichtscheins zu der Mitte des Spaltes, vielmehr lediglich den Lichtstreisen ins Auge zu fassen und sich ein Urteil darüber zu bilden, an welcher Stelle sich derselbe relativ zu ihrer vorgestellten Gesichtsmitte befand, lieferte auch im Tagraum genaue, einwandfreie Ergebnisse Eine Überprufung der mittels der Stabkante gewonnenen Urzteile durch diese Methode zeigte eine vollige Identitat der Aussagen

Die Ausbeute dieser Untersuchung an positiven Ergebnissen war gering Unter 20 Von befanden sich 18, bei denen das aus der Gesichtsmitte abgedrangte Zyklopenauge die Identifikation der vorgestellten und wirklichen Mediane nicht aufzuheben vermochte. Diese Feststellung kann man jedoch nicht mit derienigen Bourdons vergleis chen. Wie wir annehmen mussen, liegt bei dem Versuchsmaterial Bourdons keine Verlagerung des Sehzentrums vor; wenigstens gibt er keine dementsprechenden Angaben. Wenn er aber eine große Bestimmtheit dei Einstellung der scheinbaren (also hier der vorgestellten) Mediane im Hellen gegenüber dem Dunkelraum feststellt, dann zeigt sich in den, wenn auch kleinen variablen Einstellungsfehlern die Manifestation subjektivei Tauschungsurteile, wahrend in unserem Falle eine Identifikation bezw Verschiedenheit der Lagen sich aus Sehfakten herleitet Da der mittlere variable Einstellungsfehler für die fur uns in Betracht kommende Entfernung zwischen 5 mm und 0.8 mm sich bewegt, haben wir eine Abweichung innerhalb dieser Grenze nicht als ein Heraustreten der vorgestellten aus der wirklichen Mediane angesehen

Eine fluchtige Betrachtung unseres Ergebnisses belehrt uns daruber, daß in den meisten Fallen eine Verlagerungstendenz des pravalierenden Auges nicht mehr besteht, nicht einmal bei der Vp S, die die starkste Abdrangung des Sehzentrums aufzuweisen hat Andererseits tritt sie aber in den beiden genannten Fallen bei geringerer Pravalenz eines Auges deutlich in die Erscheinung Wie ist dieser Widerspruch zu erklaren? Daß die Wirkung der Verlagerung infolge eines überlegenen Auges gegenüber der vorgestellten Mediane aufgehoben ist, ergibt sich daraus, daß sie sich nicht nur aus optischen Daten herleitet Wie wir sahen, enthalt das komplexe Erlebnis der vorgestellten Mediane Erfahrungen aus dem Gebiet des Tastsinnes und eine Mannigfaltigkeit von Erinnerungen an Erlebnisse in der raumlichen Dimension In allen Fallen nun, in denen ein Auseinandertreten der beiden fraglichen Medianebenen nicht vorliegt, ist die Annahme gerechtfertigt, daß der Gesichtssinn fur die Lokalisation nicht ausschlaggebend ist, die verlagernde Wirkung des pravalierenden Auges also durch aus dem Nichtoptischen stammenden Momente des komplexen Erlebnisses kompensiert wird Diese Annahme kann allerdings nur unter der Voraussetzung gemacht werden, daß keine Überbetonung einer Greifseite besteht Man erkennt, welch entscheidender Anteil am Orientierungsvermogen des Menschen dem haptischen Sinne zukommt

Sind die Erlebnisse des Tastsinnes nicht imstande, die Wirkung des überlegenen Auges bei der Lokalisation der Dinge ganz auszus

gleichen, dann erfolgt ein Heraustreten der vorgestellten aus der wirkzlichen Medianebene, und zwar nach den Gesetzen der Verlagerung der Blickmediane Der Grad der seitlichen Abdrangung ereicht jezdoch nicht entfernt den der Abdrangung der Blickmediane. Die seitzliche geradlinige Entfernung der vorgestellten Mediane von der Kopfmitte betrug in unseren Fallen ungefahr ein Drittel der jeweiligen Entfernung des abgedrangten Zyklopenauges Personen, bei denen dieses Phanomen vorhanden ist, sind nicht imstande, einen Gegenstand in ihrer objektiven Gesichtsmitte zu sehen oder dahin zu bringen

# cap VII

# ZUSAMMENFASSUNG.

- 1 Das hypothetische Zyklopenauge tritt bei einem Sechstel aller von uns untersuchten Menschen aus seinem normalen Ort an der Nas senwurzel nach der rechten oder linken Seite heraus
- 2 Bei der weitaus überwiegenden Zahl der Falle, die eine abseitige Lokalisation des Sehzentrums aufweisen, ist trotzdem eine obsektiv richtige, d. h. an der wirklichen Medianebene orientierte Lokaslisation der Dinge moglich, da letztere sich nicht nur der Daten des Gesichtssinnes bedient, sondern bei ihr die Erfahrungen aus dem Tastsinne und die Erinnerungen an haptische und optische Vergleiche eine wesentliche Rolle spielen
- 3 Die Verschiebung des imaginaren Einauges aus der Basalsstreckenmitte ist nicht eine Verlagerung im Sinne einer festen Lokalissation abseits der Nasenwurzel Ist das Sehrichtungszentrum aus dem normalen Ort herausgetreten, dann wandert es auf der Basallinie entweder in einer und derselben Gesichtshalfte oder tritt gar von einer Gesichtshalfte in die andere über Das Richtungsauge kann in Einzelfallen mit dem rechten oder linken Auge zusammenfallen (s Tscherning), was aber an sich nicht notwendig ist
- 4 Die Veranlassung zur Wanderung des Zyklopenauges ist zusnachst in der großeren Sehtuchtigkeit eines der beiden Augen zu suchen
- 5 Die Große des Wanderungsbereichs (Lokalisationsbereichs) richtet sich nach dem Grade der Überlegenheit des dominierenden Auges, steht also in Proportion zu der daraus resultierenden Winzkelabdrehung und auch zu der Distanz zwischen Versuchsperson und Fixationsobjekt, obwohl dabei keine streng mathematischen Verhaltznisse obwalten
- 6 In der Halfte der Falle hat das pravalierende Auge in einer Entfernung von mehr als 100 cm seine Überlegenheit verloren
- 7 Die Pravalenz eines Auges laßt sich, abgesehen von physiologischen Gegebenheiten, auf die Gewohnung desselben an intensives und dauerndes Sehen zuruckfuhren. Der in dem mechanisierten psychischen Ablauf der Netzhautbildverdeutlichung begrundete vollkommene Grad der Gewohnung schafft eine dauernd wirksame, die

vom Willensanstoß noch nicht abgeloste Bildverdeutlichung eine nur zeitweise wirkende habituelle Überlegenheit

8. Der von der physiologischen und dauernd psychologisch-habituellen Pravalenz hervorgerufene Wanderungsbereich des Zyklopenauges hat feststehende Grenzen, er ist also ein statischer oder konstanter Bereich Die in der zeitweise wirksamen habituellen Überlegenheit liegende Variabilitat bringt den dynamischen Wanderungsbereich hervor. Er kann als solcher Erweiterungsbezirk eines konstanten Bereichs sein, oder aber bei sonst regularer Lage des Zyklopenauges neu entstehen und vergehen

9. Neben den bislang unterschiedenen Bezugsebenen für die seitliche Lokalisation der Dinge, der mathematischen Medianebene als
der objektiven Kopfmitte und der subjektiv-optischen Medianebene
als der vertikalen Langsmittelebene des Sehrichtungsbuschels ist die
vorgestellte Medianebene zu nennen Sie ist ein komplexes Erlebnis,
in dem sich neben optischen Faktoren haptische Erfahrungen und Erinnerungen an optische und haptische Vergleiche geltend machen.

10 Die dem Wanderungsbereich entsprechende Sehraumverlasgerung kommt all den Personen nicht zum Bewußtsein, bei denen das Zyklopenauge die Abdrangung der vorgestellten Mediane nicht zu veranlassen vermag

11 In sehr wenig Fallen (bei 2 von 120 untersuchten Personen) vermochte das abwandernde Zyklopenauge die vorgestellte Mediane nach sich zu ziehen, diese Menschen sind also nicht imstande, einen Gegenstand in ahre objektive Medianebene zu bringen oder darin zu sehen

# LITERATURVERZEICHNIS

Bourdon, B La perception visuelle de l'espace, Paris, Schleicher freres, 1902 Dietzel, H. Untersuchungen über die optische Lokalisation der Mediane. Zeitschrift fur Biologie, 80 Bd 1924

Bemerkungen zu den Theorien des Aufrechtsehens Klin Hamburger, C Monatsblatter fur Augenheilkunde, 1905 Engelmanns Archiv fur Phys

siologie, 1905

Helmholtz, H. Handbuch der physiologischen Optik, 3 Bd 1909-11 Hering, E. Raumsinn, Hermanns Handbuch der Physiologie 3 Bd 1879 Beitrage zur Physiologie, Leipzig, Engelmann 1861-64

Die Lehre vom binokularen Sehen, Leipzig, 1868

Hofmann, F B Raumsinn, Graefe-Samisch, Handbuch der gesamten Augenheilkunde, 3 Bd. 1925

Untersuchungsmethoden fur den Raumsinn des Auges Tigerstedts Handbuch der physiologischen Methodik III, 1909

Iaensch, E Über den Nativismus in der Lehre der Raumwahrnehmung, Zeitschrift fur Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane, 52 Bd 1921

Kollner, H Das gesetzmaßige Verhalten der Richtungslokalisation im peris pheren Schen Pflugers Archiv fur die gesamte Physiologie 184 Bd

Die klinische Prufung der Richtungslokalisation im peripheren Sehen Archiv fur Augenheilkunde 88 Bd, 1921

Die Sehrichtungen Ebenda, 89 Bd, 1921

Die haptische Lokalisation der Sehrichtungen Ebenda 89 Bd, 1921

Lindworsky, J Zur Theorie des binokularen Einfachsehens und verwandter Erscheinungen Zeitschrift fur Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane 94 Bd 1924

Locke, J. Uber den menschlichen Verstand Lohmann, W. Untersuchungen uber die optische Breitenlokalisation Ar⊧ chiv fur Augenheilkunde 89 Bd, 1921

Über optische und haptische Raumdaten beim Studium der Lokalisation peripherer Eindrücke Ebenda 90 Bd, 1922

Muller, G E Über das Aubert'sche Phanomen Zeitschrift für Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane, 49 Bd, 1916

Munchener medizinische Wochenschrift 1922

Nagel, W Das Schen mit zwei Augen Heidelberg 1861

Roelofs und de Favauge-Bruyel Über das Zentrum der Sehrichtungen Archiv fur Augenheilkunde, 95 Bd, 1924

Tscherning Optique physiologique, Paris 1898, Masson Weber, E Ursachen und Folgen der Rechtshandigkeit, Halle 1905

Weinberg, E Über individuelle Verschiedenheiten im Verlaufe der Sehrichtungen und ihre Feststellung Pflugers Archiv fur die gesamte Physiologic 198 Bd, 1923

ek, St. Zur Lehre von der Lokalisation im Sehraum. Zeitschrift für Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane 50 Bd., 1909 Witasek, St

#### LEBENSLAUF

Ich bin geboren am 13 Mai 1890 als Sohn des Bauern J Mezger in Genkingen O/A Reutlingen. Von 1904-1909 besuchte ich die Lehrerbildungsanstalten Munsingen und Nurtingen In den folgenden Jahren war ich im Volksschullehrerberuf verwendet, mit Ausnahme meiner aktiven Dienstzeit beim Heere von 1910-1911 Anfang des Krieges zog ich mit dem Infanterie-Regiment 180 ins Feld. Nach der Wiederherstellung von meiner ersten Verwundung kurz nach Kriegsbeginn stand ich, inzwischen zum Reserveoffizier befordert, bis zu meiner zweiten schweren Verwundung im Mai 1917, durch die ich den rechten Unterarm verlor, ununterbrochen an der Front In den Jahren 1918—1926 hatte ich eine standige Lehrstelle an der Volksschule in Stuttgart-Botnang inne 1926-1929 studierte ich in Tubingen Philosophie und Padagogik Ich horte Vorlesungen bei den Herren Prof Dr Adickes, Prof Dr Groos, Prof Dr. Ha= ring, Prof Dr Kroh, Prof Dr Uhlig, Prof Dr Fuchs und Prof Dr Sartorius, denen allen ich bleibenden Dank schulde. Ganz besonderen Dank mochte 1ch Herrn Prof. Dr Kroh aussprechen fur die Unterstutzung, die er mir bei der Losung der vorliegenden Aufgabe hat angedeihen lassen. Wahrend meiner Studien= zeit legte ich (Herbst 1927) die Erganzungsprufung in Latein und Englisch in Stuttgart ab und erwarb somit das Reifezeugnis eines Realgymnasiums.

# Beiträge zur Kenntnis der Allylverschiebung

# Inaugural-Dissertation

zur

Erlangung der Doktorwürde

einer

Hohen Naturwissenschaftlichen Fakultät

der

Eberhard Karls-Universität zu Tübingen

vorgelegt von

Carl Kubitzky

aus Reutlingen

Von der Fakultat angenommen den 1. Juni 1935 Dekan: Prof. Dr. Hennig.

Berichterstatter. Prof. Dr. Meisenheimer.

Vorliegende Arbeit wurde auf Veranlassung und unter Leitung von Herrn

Professor Dr. J. Meisenheimer im Chemischen Laboratorium der Universität Tubingen ausgeführt.

Es ist mir ein Bedurfnis, meinem hochverehrten Lehrer für das mir stets entgegengebrachte Wohlwollen und die liebenswurdige Unterstutzung bei der Ausführung dieser Arbeit meinen aufrichtigen Dank auszusprechen.

# Theoretischer Teil.

I.

Die Umlagerung

C<sub>6</sub>H<sub>5</sub>CH(OCOC<sub>6</sub>H<sub>4</sub>NO<sub>2</sub>)CH = CH<sub>2</sub> → C<sub>6</sub>H<sub>5</sub>CH = CHCH<sub>2</sub>OCOC<sub>6</sub>H<sub>4</sub>NO<sub>2</sub> ist schon wiederholt Gegenstand eingehender Untersuchungen gewesen. Eine kurzlich ¹) vorgenommene Verfolgung des kinetischen Verlaufs hat insbesondere ergeben, daß die Umlagerung sehr stark durch Sauren katalytisch beschleunigt wird. Es liegt nahe, die Beschleunigung sich in der Weise vorzustellen, daß in Wirklichkeit gar keine Umlagerung stattfindet, sondern daß die katalysierenden Sauremolekeln sich an die Doppelbindung anlagern, unter gleichzeitiger Abspaltung der ursprunglich gebundenen Sauremolekel Dafur schien zu sprechen, daß gelegentlich beobachtet war, daß saure Phthalester besonders zur Umlagerung neigen:

$$C_{e}H_{5}CHOCH = CH_{2}$$

$$COC_{e}H_{4}COOH$$

$$COC_{e}H_{4}COOH$$

$$COC_{e}H_{4}COOH$$

$$COC_{e}H_{4}COOH$$

$$COC_{e}H_{4}COOH$$

Ob die Reaktion wirklich so verlief, mußte sich feststellen lassen, wenn man statt Phthalsaure geeignet substituierte Phthalsauren verwandte, da in diesem Falle sich nachweisen lassen mußte, daß nach der Umlagerung ein anderes Carboxyl verestert war als vor der Umlagerung:

COOH
$$CH = CH_{2}$$

$$COO \cdot CH_{2}CH = CHC_{6}H_{5}$$

$$COO \cdot CH_{2}CH = CHC_{6}H_{5}$$

$$COOH$$

$$NO_{2}$$

Wir verwandten fur unsere Versuche 3-Nitrophthalsaure. Diese verhalt sich bei der Veresterung verschieden. Bei der normalen Veresterung mit Alkohol bei Anwesenheit von Mineralsaure entsteht der 1-Ester der Säure, bei der Veresterung des Anhydrids dagegen mit Alkohol (ohne Verwendung von Saure) entsteht der 2-Ester der Saure. Erstere Veresterungsmöglichkeit scheidet in

<sup>1)</sup> J. Meisenheimer, W. Schmidt und G. Schafer, A. 501, 131 [1933].

unserem Falle aus, da die in Betracht kommenden substituierten Allylalkohole zu veranderlich sind. So wurde bei der Veresterung bei Anwesenheit von Salzsaure aus dem Allylalkohol das Chlorid entstehen.

Mit Nitrophthalsaureanhydrid war der folgende Reaktionsverlauf zu erwarten.

COOH
$$CO \\ CO \\ NO_2 + C_6H_5CH = CHCH_2OH$$

$$COOCH_2CH = CHC_6H_5$$

$$NO_2$$

Wir machten den Versuch zuerst mit Zimtalkohol. Bei der Veresterung mit Nitrophthalsäureanhydrid bei Gegenwart von Pyridin entstand ein saurer Ester mit dem Schmelzpunkt 1246. Beim Umsatz dieser Estersäure mit Natriummethylat (Umesterung) mußte sich feststellen lassen, an welcher Carboxylgruppe verestert wurde. Bei Ausfuhrung der Umesterung erhielten wir den 2-Methylester der 5-Nitrophthalsaure. Die Veresterung geht also genau so vor sich, wie mit Methyl- oder Aethylalkohol.

Nun versuchten wir die Estersaure der Nitrophthalsaure und des Vinyl-phenylcarbinols herzustellen, um diese Estersaure dann umzulagern Bei der Veresterung von Nitrophthalsaureanhydrid mit Vinyl-phenylcarbinol erhielten wir jedoch dieselbe Estersaure wie aus Zimtalkohol, der Schmelzpunkt lag ebenfalls bei 124°, der Mischschmelzpunkt bei 125—124°. Die Umesterung mit Natriummethylat ergab auch wieder den 2-Methylester.

Daß der 2-Ester entstand, wurde noch auf andere Weise festgestellt. Aus der Estersaure, die wir bei der Veresterung von Nitrophthalsaureanhydrid mit Vinyl-phenylcarbinol erhielten, stellten wir durch Auflosen der Estersaure in der berechneten Menge 0,1-n·Natronlauge und Fallen mit Silbernitrat das Silbersalz her. Dieses Silbersalz wurde mit Methyljodid umgesetzt, der erhaltene (gemischte) Ester hatte den Schmelzpunkt 69°. Da Ester von Allylalkohol außerordentlich leicht verseift werden, so war anzunehmen, daß bei gelinder Verseifung der Estersaure mit verdunnter Natronlauge die Methylgruppe schwerer verseift wird. Durch anderthalbstündiges Schutteln mit Natronlauge und Ansauern entstand eine Substanz, die nach der Umkristallisation aus Wasser den Schmelzpunkt 158° zeigte. Es handelt sich offenbar um den 1-Methylester der 3-Nitrophthalsaure, dessen Schmelzpunkt in der Literatur zwischen 158 und 165° angegeben ist.

Es kann kaum bezweifelt werden, daß die Veresterung des Carbinols mit dem Anhydrid zunächst in folgender Weise vor sich geht:

CO 
$$COOH$$
  $CH = CH_2$   $COOH$   $COOCH_2CH = CHC_6H_5$   $COOCH_2CH = CHC_6H_5$ 

Dann aber muß nach Obigem die Umlagerung so verlaufen, daß dabei keine Vertauschung der Carboxylgruppen eintritt, die oben ins Auge gefaßte Deutung der katalytischen Wirkung der zugesetzten Saure ist damit widerlegt.

Es erschien indessen angezeigt, noch an einem zweiten Beispiel uns von der Richtigkeit unserer Schlußfolgerung zu überzeugen, und zwar wählten wir einen Alkohol, dessen Ester schwieriger umlagerbar sind und bei dem infolgedessen der Ester des sekundaren Alkohols gefaßt werden konnte, namlich das Aethylvinylcarbinol. Wie unten noch ausführlich dargetan wird, verlauft in diesem Falle die Umlagerung allerdings außerordentlich viel schwerer und lange nicht so glatt

Die Darstellung des Nitrophthalesters des sekundaren Alkohols machte keine Schwierigkeiten. Der Schmelzpunkt des sauren Nitrophthalesters des Aethylvinylcarbinols liegt bei 156°, der des primaren Pentenylalkohols bei 125°.

Der saure Nitrophthalester des Aethylvinylcarbinols wurde nun in Xylollösung gekocht. Nach viertelstündigem Erhitzen hatte eine entnommene Probe den Schmelzpunkt 155°, nach zwolfstundigem Kochen lag der Schmelzpunkt bei 208°. Dies ist aber der Schmelzpunkt der Nitrophthalsäure. Somit wurde die Estersaure durch das lange und hohe Erhitzen in Nitrophthalsäure und Pentadien gespalten.

Daß tatsachlich beim Erhitzen der Estersaure im Xylol sowohl der Ester des Aethylvinylcarbinols als auch der des primären Pentenylalkohols Nitrophthalsaure abspaltet, verfolgten wir titrimetrisch. Nach viertelstundigem Erhitzen in Xylol waren von beiden Estersauren etwa 15% in Nitrophthalsaure und Pentadien gespalten.

Da erfahrungsgemäß ein Zusatz von freier Säure beschleunigend auf die Umlagerung wirkt, so wurde in einem neuen Versuch die äquivalente Menge Nitrophthalsäure zugegeben. Nach vier Stunden wurde heiß von der ungelösten Nitrophthalsäure abfiltriert. In der Mutterlauge kristallisierte die Estersäure aus. Nach dem Umkristallisieren aus Benzol lag der Schmelzpunkt bei 128,0°. Da wir kein Verfahren hatten, dieses Gemisch der Estersaure zu trennen, so stellten wir ein Schmelzpunktsdiagramm der beiden 2-Estersäuren aus Aethylvinylcarbinol (Schmelzpunkt

156°) und des primaren Pentenylalkohols mit Nitrophthalsäure (Schmelzpunkt 125°) auf. Es wurden Gemische von 25%, 50%, 75% Estersaure des Aethylvinylcarbinols und 75%, 50%, 25% Estersaure des primaren Pentenylalkohols verwandt. Bestimmt wurde der Taupunkt, Sinterpunkt, beginnender Schmelzpunkt und Verschwinden der letzten Flitterchen.

|             |           | Tp.  | Sinterp. | bg. Fp.    | letzt. Fl.  |
|-------------|-----------|------|----------|------------|-------------|
| 25% pr. P., | 75% Carb. | 910  | 1180     | 1220       | <b>—*</b> ) |
| 50% pr. P., | 50% Carb. | 105° | 120°     | 125°       | 128,5—29°   |
| 75% pr. P., | 25% Carb. | 1180 | 1210     | 1220       | 128,00      |
|             |           |      | Wi       | iederholun | g 127,5°    |
| erhaltenes  | Gemisch   | 1240 | 125°     | 126°       | 128,0°      |

Wie man sieht, stimmt der Schmelzpunkt des Umlagerungsgemisches mit keinem der künstlichen Gemische vollkommen überein Es muß daher als nicht vollkommen ausgeschlossen betrachtet werden, daß das Umlagerungsgemisch auch 1-Estersaure enthielt; das Ergebnis des Versuchs bringt also keine Entscheidung. Ebenso ungewiß verlief ein Versuch, bei dem das durch Umlagerung im Xylol erhaltene Gemisch mit Natriumathylat umgeestert wurde. Der Analyse nach entstand dabei ein Gemisch von 1-Methylester und 2-Methylester, der Schmelzpunkt lag bei 110—111°, der Mischschmelzpunkt des 1-Methylesters und des 2-Methylesters liegt bei 112—115°.

#### TT.

Da wir aus Grunden, die im dritten Abschnitt naher erlautert werden, den zu Aethylpropenylcarbinol CH<sub>2</sub>CH<sub>2</sub>C(HOH)CH = CHCH<sub>3</sub> isomeren Alkohol CH<sub>3</sub>CH<sub>2</sub>CH = CHC(HOH)CH<sub>3</sub> benötigten, und die Umlagerung der Acetate des Aethylpropenylcarbinols anfänglich schwierig ging, so versuchten wir auf Grund der Erfahrungen von K. Preiss<sup>2</sup>) mit Phenylpropenylcarbinol, diese Alkohole durch Umlagerung der sauren Phthalester zu gewinnen. Preiss hatte nämlich gefunden, daß der saure Phthalester des Phenylpropenylcarbinols sich so leicht in den Ester des Methylstyrylcarbinols umlagert, daß der erstere Ester gar nicht gefaßt werden konnte

Die Umlagerungsbedingungen versuchten wir an Hand des Esters des Aethylvinylcarbinols mit Phthalsaureanhydrid näher kennen zu lernen, da wir einerseits den Siedepunkt des primären Pentenylalkohols kannten, andererseits zur Identifizierung auch

2) Dissertation 1931.

<sup>\*)</sup> Hier farbte sich das Gemisch dunkel, so daß der Schmelzpunkt nicht mehr genau beobachtet werden konnte.

das Brucinsalz der Estersäure des primären Pentenylalkohols, dessen Schmelzpunkt bei 86° 3) liegt, und das Benzylaminsalz der Estersaure, das den Schmelzpunkt 105° zeigt, benutzen konnten. Das Brucinsalz der Estersaure des Aethylvinylcarbinols mit Phthalsaureanhydrid schmilzt bei 144°, das Benzylaminsalz derselben Estersaure bei 91—92°.

Erschwerend war dabei, daß weder der saure Phthalester des Aethylvinylcarbinols noch der des primären Pentenylalkohols fest ist, so daß wir stets gezwungen waren, entweder das Brucinsalz oder das Benzylaminsalz herzustellen.

Die Veresterung wurde anfanglich genau so gemacht, wie die Veresterung mit Nitrophthalsäureanhydrid unter Verwendung von Pyridin, d. h. es wurde das Anhydrid unter Erwarmung in Pyridin gelost und die berechnete Menge Carbinol zugegeben. Bei der Verwandlung in das Brucinsalz erhielten wir in einem der ersten Versuche ein Brucinsalz vom Schmelzpunkt 85°, d. h. es war zum größten Teil Umlagerung eingetreten, da der Schmelzpunkt des Brucinsalzes der Estersaure des primaren Pentenvlalkohols bei 86° liegt. Jedoch gelang es unter keinen Bedingungen mehr, den Versuch zu reproduzieren. Vielmehr erhielten wir bei allen späteren Versuchen als erste Kristallisation das Brucinsalz der unumgelagerten Säure vom Schmelzpunkt 144°, die nähere Untersuchung zeigte schließlich, daß die umgelagerte Estersaure sich in der Mutterlauge befand. Der Unterschied zwischen dem ersten und den späteren Versuchen bestand also nur darin, daß die Umlagerung in dem einen Falle zufällig sehr weit fortgeschritten war.

An dem Ergebnis anderte sich nichts, wenn die doppelte Menge Phthalsaureanhyrid verwandt wurde. So blieb nichts übrig, als zu versuchen durch Erhohung der Temperatur zum Ziele zu gelangen. Nach der üblichen Veresterung auf dem Wasserbad wurde anschließend noch eine Stunde im Olbad auf 150° erhitzt. Nach der Verseifung der Estersauren gingen bei der Destillation der Alkohole diese bei 110—116°, und zwar in ziemlich schlechter Ausbeute, über. Durch die erhöhte Temperatur war die Spaltung in Phthalsaure größer als bei der Veresterung auf dem Wasserbad. Da nach all den Versuchen dieses Verfahren sich als ungeeignet erwies, den isomeren Alkohol praparativ herzustellen. so gaben wir die Versuche auf.

Bei den Versuchen, die mit Aethylpropenylcarbinol ausgeführt wurden, zeigte sich, daß die Veresterung mit Phthalsäureanhydrid schlechter ging als mit Aethylvinylcarbinol. Die Abspaltung von Phthalsaure vollzog sich beim Erhitzen der Ester-

<sup>3)</sup> Gilm Kamai, C. 1932 I, 3047.

saure auf dem Wasserbad in ganz beträchtlichem Umfange. Da wir beim Aethylpropenylcarbinol inzwischen ein Verfahren hatten, durch Umlagerung der Acetate des Aethylpropenylcarbinols den isomeren Alkohol darzustellen, so gaben wir die Versuche auf. Somit erwies sich das Verfahren, durch Umlagerung der sauren Phthalester die isomeren Alkohole darzustellen, als ungeeignet.

Da zwischen Aethylvinylcarbinol, Aethylpropenylcarbinol einerseits und Vinylphenylcarbinol andererseits ein so großer Unterschied in der Neigung zur Umlagerung bestand, so versuchten wir die Versuche mit einem Alkohol durchzufuhren, dessen Carbinolkohlenstoffatom noch mit einer Methylgruppe belastet war.

Aus Aethylpropenylcarbinol erhielten wir durch Oxydation mit Chromsaure das Aethylpropenylketon CH<sub>3</sub>CH<sub>2</sub>COCH = CHCH<sub>3</sub> vom Siedepunkt 137°. Das 2,4-Dinitrophenylhydrazon des Ketons hat den Schmelzpunkt 177°, das Semicarbazid-semicarbazon 157°, letzteres übereinstimmend mit der Angabe in der Literatur. Das Keton wurde mit Methylmagnesiumbromid zu CH<sub>3</sub>

CH<sub>3</sub>CH<sub>2</sub>COHCH = CHCH<sub>3</sub> umgesetzt

Dieser Alkohol wurde nun in üblicher Weise mit Phthalsaureanhydrid und Nitrophthalsaureanhydrid behandelt. Jedoch gelang es bei beiden Anhyriden nicht, einen sauren Phthalester zu erhalten. Bei der Aufarbeitung blieb stets nur Phthalsaure bzw. Nitrophthalsaure zurück, d. h. es trat offenbar stets quantitativ Spaltung in Phthalsaure und Methylhexadien ein.

#### III.

Mc. Kenzie und seine Mitarbeiter 4) haben gezeigt, daß bei der Semi-Pinakolinumlagerung optisch aktiver Glykole die optische Aktivität erhalten bleibt:

Dieselbe Erscheinung wurde auch bei der Elimination der Aminogruppe aus tertiaren Aminoalkoholen, die ebenfalls unter Umlagerung verläuft, beobachtet. So geht z. B. der  $1-\beta$ -Amino- $\alpha$ ,  $\alpha$ -diphenyl-n-propylalkohol 5) bei der Behandlung mit salpetriger

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) B. **60**, 220 [1927]. <sup>5</sup>) B. **62**, 272 [1929]; J. Chem. Soc. **128**, 779 [1926].

Saure in das d-Phenylmethylacetophenon über. Es findet also keine Racemisation statt:

CeH<sub>5</sub> CH<sub>2</sub> CH<sub>3</sub> 
$$C_6H_5$$
 CCH<sub>4</sub>  $C_6H_5$  CCH<sub>5</sub>  $C_6H_5$  CCH<sub>6</sub>  $C_6H_5$  CCH<sub>7</sub>  $C_6H_5$  CCH<sub>7</sub>  $C_6H_5$  CCH<sub>8</sub>  $C_6H_5$  C

Die Frage, ob nicht auch die Allylverschiebung so verlaufen kann, daß das umgelagerte Produkt noch optische Aktivität besitzt, wurde schon von K. Preiss<sup>6</sup>) angeschnitten. Preiss versuchte, den sauren Phthalester des  $\alpha$ -Phenyl- $\gamma$ -methylallylalkohols  $C_0H_3$ CH(OH)CH = CHCH $_3$  darzustellen, um auf diesem Weg zum optisch aktiven Alkohol zu gelangen. Es zeigte sich jedoch, daß dieser Alkohol bei der Veresterung mit Phthalsaureanhydrid in den sauren Phthalester des Methylstyrylcarbinols

CH<sub>3</sub>CH(OH)CH = CHC<sub>6</sub>H<sub>5</sub> umgelagert wurde. Letzterer Alkohol ließ sich leicht in die optischen Isomeren spalten; aber selbst die Verwandlung dieses Alkohols in die Chloride war stets mit totaler Racemisation verbunden, obwohl hier nur normale Substitution eintrat.

Die leicht erfolgende Umlagerung der sauren Phthalester mußte sich vermeiden lassen, wenn man zu rein aliphatischen Allylalkoholen überging, also z. B. zu Aeth xlpropenylcarbinol.

Wird dieser Alkohol mit Thionylchlorid oder Phosphortrichlorid umgesetzt, so mußten folgende Chloride entstehen:

$$CH_3CH_2CHCICH = CHCH_3$$
  $CH_3CHCICH = CHCH_2CH_3$ 

Beide Chloride mußten aber optisch aktiv sein, wenn man vom optisch aktiven Alkohol ausging, da beide Chloride ein asymmetrisches Kohlenstoffatom besitzen.

Das Aethylpropenylcarbinol wurde mit Phthalsaureanhydrid verestert und der saure Phthalester mit Brucin gespalten. Das erhaltene Brucinsalz hatte den Schmelzpunkt 91—92°, das Drehvermögen betrug  $[a]_D = -11.2^\circ$ ,  $[M]_D = -80.2^\circ$ . Nach der Zerlegung des Brucinsalzes und Verseifung der optisch aktiven Estersäure erhielten wir den optisch aktiven Alkohol, dessen spezifische Drehung  $[a] = +5.2^\circ$  betrug. Dieser Alkohol wurde mit Thionylchlorid und Phosphortrichlorid in die Chloride verwandelt, d. h. es wurde das d-Aethylpropenylcarbinol in der bestimmten Menge Pyridin gelost und mit Thionylchlorid oder Phosphortrichlorid versetzt Dann wurde 50 Minuten lang auf 50° erwarmt und nach dem Erkalten mit kalter verdünnter Salzsaure versetzt. Der dabei auftretende Komplex

<sup>6)</sup> Dissertation 1931

 $CH_3CH_2CH(OH)CH = CHCH_3 + SOCl_2 \Rightarrow CISOCHCH = CHCH_3 + HCl \cdot Py$   $C_2H_5$ 

war sehr beständig und konnte erst nach langerem Schütteln mit verdunnter Salzsaure zerstort werden. Die Darstellung der Chloride machte sonst keine Schwierigkeiten.

Bei allen Versuchen erhielten wir das Ergebnis, daß Racemisation eintrat. Selbst bei Anwendung der gunstigsten Bedingungen (nach Mc. Kenzie<sup>7</sup>) anderte sich an dem Ergebnis nichts. Demnach ware die Darstellung von optisch aktivem Chlorid aus Aethylpropenylcarbinol nicht möglich. Es ware noch beim optisch aktiven Methylbutenylcarbinol CH<sub>3</sub>CH(OH)CH = CHCH<sub>2</sub>CH<sub>3</sub> zu untersuchen, ob hier durch Substitution optisch aktives Chlorid erhalten wird. Diese Untersuchung wurde aber nicht durchgeführt.

Wohl stellten wir das Methylbutenylcarbinol her, jedoch wurde die Spaltung in die optischen Isomeren nicht durchgefuhrt. Aus Aethylpropenylcarbinol erhielten wir durch Einleiten von gasformiger Salzsaure die Chloride vom Siedepunkt 46—50° bei 20 mm Druck. Die Chloride wurden in wasserfreiem Eisessig mit entwassertem Bleiacetat in die Acetate übergefuhrt, die bei 25 mm Druck bei 60—68° übergingen. Die Verseifung der Acetate mit alkoholischem Kalı lieferte die Alkohole:

$$CI$$

$$CH_3CH_2CH(OH)CH = CHCH_3$$

$$CH_3CH_2CHCH = CHCH_3$$

$$CH_3CHCH = CHCH_2CH_3$$

$$CI$$

$$OCOCH_3$$

$$CH_3CH_2CHCH = CHCH_3$$

$$CH_3CH_2CHCH = CHCH_3$$

$$CH_3CHCH = CHCH_3$$

$$CH_3CHCH = CHCH_3$$

$$CH_3CHCH = CHCH_3$$

$$CH_3CHCH = CHCH_2$$

$$CH_3CHCH = CHCH_2$$

$$CH_3CHCH = CHCH_3$$

Die Alkohole wurden durch Kolonnendestillation getrennt. Dabei wurden zwei Fraktionen erhalten, eine bis 135,5°, offenbar unverändertes Aethylpropenylcarbinol und eine Fraktion von 138—138,5°. Der neue Alkohol wurde charakterisiert durch den p-Nitrobenzoesäureester, dessen Schmelzpunkt bei 50° liegt, und den sauren Nitrophthalester, der bei 112° schmilzt.

Da der Siedepunkt sehr nahe bei dem des Aethylpropenylcarbinols liegt (Kp. 132—133°), so versuchten wir das Methylbutenylcarbinol noch auf anderem Weg herzustellen. Aus dem primären Pentenylalkohol CH<sub>3</sub>CH<sub>2</sub>CH = CHCH<sub>2</sub>OH erhielten

<sup>7)</sup> J. Chem. Soc. 1913, 687 (London).

wir nach R. Delaby und G. Allegre 8) durch Oxydation mit Chromsaure das Aethylacrolein CH<sub>2</sub>CH<sub>2</sub>CH = CHCOH vom Siedepunkt 125°. Dieser Aldehyd wurde mit Methylmagnesium-jodid zu Methylbutenylcarbinol umgesetzt Der dabei entstandene Alkohol ging bei 138° uber, der Schmelzpunkt des p-Nitrobenzoesaureesters lag bei 50°, der Schmelzpunkt des sauren Nitrophthalesters des Carbinols lag bei 112°, der Mischschmelzpunkt mit dem sauren Nitrophthalester obigen Alkohols lag ebenfalls bei 111—112°. Somit erwiesen sich die beiden Alkohole als identisch.

Es erhob sich nun die Frage, ob bei solchen Allylalkoholen schon die normale Substitution stets mit totaler Racemisation verbunden ist, daß also das doppelt gebundene Kohlenstoffatom am Carbinolkohlenstoffatom die Racemisation bewirkt.

Unsere weiteren Untersuchungen wurden mit Aethylvinylcarbinol durchgefuhrt. Dieser Alkohol wurde schon von Gilm Kamai gespalten. Der optisch aktive Alkohol hatte das spezifische Drehvermogen  $[a]_{D} = +10,1^{\circ}$ . Zur Umwandlung in die Chloride wurde analog den Versuchen mit Aethylpropenylcarbinol Thionylchlorid und Phosphortrichlorid verwandt; die Substitution wurde bei Anwesenheit und ohne Anwesenheit von Pyridin ausgeführt. Die Darstellung der Chloride bereitete keine Schwierigkeiten, bei Anwendung von Pyridin wurde der optisch aktive Alkohol in der bestimmten Menge (1 Mol, 2 Mol) Pyridin gelost und die bestimmte Menge Thionylchlorid oder Phosphortrichlorid langsam zugefugt. Dann wurde 50 Minuten lang auf 50° erwarmt und mit Eiswasser oder kalter verdunnter Salzsaure versetzt. Bei der Destillation gingen die Chloride bei 90-108° uber. Bei allen Versuchen war jedoch vollige Racemisation eingetreten. Beim Aethylvinylcarbinol entsteht beim Umsatz mit Thionylchlorid oder Phosphortrichlorid zum Teil das Chlorid des primaren Pentenvlalkohols CH<sub>3</sub>CH<sub>2</sub>CH = CHCH<sub>2</sub>Cl, das nicht optisch aktiv sein kann, da der primare Pentenylalkohol kein asymmetrisches Kohlenstoffatom besitzt; aber das totale Verschwinden jeder Drehung beweist, daß auch die normale Substitution mit völliger Racemisation verbunden ist.

Nun setzten wir die Versuche von K. Preiss mit l-Methylstyrylcarbinol fort.

B. Holmberg<sup>9</sup>) gibt an, daß durch Substitution von optisch aktivem Carbinol mit Halogenwasserstoff kein optisch aktives Chlorid erhalten wird, wohl aber bei Verwendung von Phosphorhalogeniden. Wir stellten daher nach K. Preiss das

<sup>8)</sup> Compt. rend. 192, 1467.

<sup>9)</sup> B. 45, 997 [1912].

l-Methylstyrylcarbinol her und daraus das Chlorid mit Phosphortrichlorid und Thionylchlorid Das Chlorid erhielten wir auch ohne weiteres, es trat aber auch hier Racemisation ein. Demnach scheinen optisch aktive Alkohole, deren Carbinolkohlenstoffatome mit einem Kohlenstoffatom verbunden ist, das eine Doppelbindung tragt, keine optisch aktiven Chloride zu liefern

An Hand des l-Methylphenylcarbinols wurde noch nachgewiesen, daß unsere Methoden richtig waren, denn wir erhielten dabei dasselbe Ergebnis wie J. Kenyon, H. Phillips und F. Taylor<sup>10</sup>).

Außer dem sauren Phthalester sollte der saure Nitrophthalester des Aethylvinylcarbinols (Schmelzpunkt 156°) und des Aethylpropenylcarbinols mit dem Schmelzpunkt 196° zur Spaltung der Alkohole in die optischen Isomeren verwendet werden. Hier bestand der Vorteil, daß sich die Drehung der optisch aktiven Estersaure genau bestimmen ließ, da der saure Nitrophthalester fest ist und dementsprechend gut gereinigt werden konnte. Bei den Versuchen zur Spaltung der sauren Nitrophthalester sowohl des Aethylvinylcarbinols als auch des Aethylpropenylcarbinols kristallisierte indessen stets das Brucinsalz der racemischen Estersauren aus, das Brucinsalz des sauren Nitrophthalesters des Aethylvinylcarbinols schmilzt bei 135° und hat die Drehung  $[a]_D = -12.5^\circ$ ,  $[M]_D = -93.8^\circ$ , das Brucinsalz des sauren Nitrophthalesters des Aethylpropenylcarbinols hat den Schmelzpunkt 96° und die Drehung  $[\alpha]_{\rm p} = -12,06^{\circ}$ ,  $[{\rm M}]_{\rm p} =$ - 92,1°. Das Brucinsalz einer optisch inaktiven Estersaure z. B. des sauren Nitrophthalesters des primaren Pentenylalkohols hat die Drehung  $[a]_D = -12.7^\circ$ ,  $[M]_D = -94.6^\circ$ . Die Drehwerte der drei Brucinsalze sind also gleich (Unterschied liegt innerhalb der Fehlergrenze); daraus ergibt sich, daß der saure Nitrophthalester des Aethylvinylcarbinols und des Aethylpropenylcarbinols durch Brucin nicht gespalten wurde.

Neben der Spaltung mit Brucin wurde noch die Spaltung mit Strychnin, Conin und Cinchonin versucht; es wurde jeweils der saure Phthalester des Aethylvinylcarbinols bzw. des Aethylpropenylcarbinols verwandt. Wahrend das Conin und Cinchoninsalz in keinem Falle kristallisierte, gelang es, das Strychninsalz in beiden Fallen fest zu erhalten. Jedoch kristallisierte auch hier das Strychninsalz der racemischen Estersauren aus, so daß keine Spaltung in die optischen Isomeren durchgefuhrt werden konnte. Das Strychninsalz des sauren Phthalesters des Aethylvinylcarbinols schmolz bei 166° und hatte das Drehvermögen  $[a]_D = -10.6°$   $[M]_D = -62.2°$ , das Strychninsalz des sauren

<sup>10)</sup> J. Chem. Soc. 53, 582 [1931].

Phthalesters des Aethylpropenylcarbinols schmolz bei 1760 und hat das Drehvermogen  $|a|_D = -10.9^\circ$ ,  $|M|_D = -64^\circ$ . Das Strychninsalz einer inaktiven Komponente z. B. der Benzoesäure zeigt folgende Werte.  $[a]_D = -15.0^{\circ} [M]_D = -65.60^{\circ}$ . Auch hier stimmt der Drehwert des Strychninsalzes mit einem nicht spaltbaren Anion mit dem Drehwert der Strychninsalze der beiden sauren Phthalester uberein. Bei den Spaltversuchen mit beiden Strychninsalzen und Bestimmung des Drehvermogens der erhaltenen Estersaure erhielten wir in beiden Fällen eine kleine Drehung, die aber belanglos ist. Wahrend es Gilm Kamai nicht gelang, aus der Mutterlauge einer Spaltung der Estersäure mit Brucin ein l-Strychninsalz zu erhalten, konnten wir sowohl beim Aethylvinylcarbinol als auch beim Aethylpropenylcarbinol das l-Strychninsalz herstellen. Der Schmelzpunkt lag in beiden Fällen bei dem des Strychninsalzes der maktiven Estersaure, das Drehvermogen betrug beim l-Strychninsalz des sauren Phthalesters des Aethylvinylcarbinols  $[a]_D = -14,5^{\circ}$ , beim Aethylpropenylcarbinol  $|a|_{\rm D} = -14.04^{\circ}$ .

Dies zeigt, daß sich zur Darstellung der optisch aktiven Isomeren nur die Spaltung des sauren Phthalesters des betreffenden Alkohols mit Brucin eignet.

# Beschreibung der Versuche.

I.

# Darstellung von 3-Nitrophthalsäure.

Die Saure wurde nach der etwas abgeanderten Vorschrift von F. Beilstein <sup>11</sup>) hergestellt Man lost ein Gewichtsteil α-Nitronaphtalin in 14 Teilen 90%igem Eisessig und gibt in kleinen Anteilen 5 Teile Chromsaureanhydrid dazu. Es tritt eine lebhafte Reaktion ein, die man nicht besonders zu maßigen braucht, da keinerlei fluchtige Produkte entstehen. Nach beendigter Reaktion wird die Losung noch 2—5 Stunden auf dem Wasserbad erhitzt, bis die tiefrote Farbe der Chromsaure in grun umgeschlagen ist. Hierauf fügt man zur volligen Reduktion der Chromsaure 4 Teile Alkohol hinzu, erhitzt weitere 2—5 Stunden auf dem Wasserbad und fallt dann mit der berechneten Menge Bariumhydroxyd die entstandene Nitrophthalsaure aus; der Niederschlag wird nach 12-stundigem Stehen abfiltriert. Die Saure stellt man durch Zerlegen des Bariumsalzes mit Sodalosung usw. her Die Saure wird

<sup>11)</sup> A 202, 217 [1880]

aus Wasser umkristallisiert. Schmelzpunkt 212°, Ausbeute 65%.
Zur Umwandlung der Säure in das Anhydrid werden gleiche Mengen Saure und Essigsaureanhydrid mit der freien Flamme so lange erhitzt, bis Losung eingetreten ist. Dann wird weitere 5 Minuten erhitzt. Beim Erkalten scheidet sich das Anhydrid aus. Aus der Mutterlauge gewinnt man durch Einengen einen weiteren Teil. Ausbeute quantitativ.

# Einwirkung von 3-Nitrophthalsäure auf Zimtalkohol und Vinylphenylcarbinol.

Pyridin und 2 g Zimtalkohol zusammen gegeben. Hierauf erwärmt man schwach, bis Losung eingetreten ist. Das Ganze laßt man 2—3 Tage auf einander einwirken. Dann wird in verdunnte Salzsaure eingetragen und die Estersaure ausgeathert Die Aetherlosung wird so lange mit Sodawasser geschuttelt, bis eine Probe beim Ansäuern keine Trübung mehr gibt Die vereinigten Sodaauszuge werden mit Aether gewaschen, und angesauert. Die ausgeschiedene Estersaure wird in Aether aufgenommen, etwa vorhandene Nitrophthalsaure abfiltriert, die Aetherlosung mit Chlorcalcium getrocknet und der Aether abdestilliert. Die letzten Reste werden im Vakuum entfernt. Nach kurzer Zeit beginnt die Estersaure zu kristallisieren. Nach dem Umkristallisieren aus Benzol liegt der Schmelzpunkt bei 124° Ausbeute 90%.

Wird derselbe Versuch mit Vinylphenylcarbinol ausgefuhrt, so erhält man eine Substanz vom gleichen Schmelzpunkt, der Mischschmelzpunkt mit obiger Estersaure lag bei 125—124°.

0,1452 g Subst.: 0, 3528 g CO<sub>2</sub>, 0,0542 g H<sub>2</sub>O — 0,1484 g Subst.: 5,9 ccm trockn. N (19°, 729 mm)

C<sub>17</sub>H<sub>18</sub>NO<sub>8</sub> (527,1) Ber. C 62,58 H 5,97 N 4,26. Gef. C 62,51 H 4,17 N 4.46

Wird die Veresterung mit Vinylphenylcarbinol unter Eiskuhlung vorgenommen oder andererseits unter Erwarmung, so erhält man in beiden Fallen ebenfalls die Estersaure mit dem Schmelzpunkt 124°.

Zum Beweis der Konstitution der aus Zimtalkohol erhaltenen Estersaure wurde sie mit Natriummethylat umgeestert. 0,1 g Natrium wurden am Ruckflußkuhler in 5 ccm absolutem Methylalkohol gelöst, und nach dem Erkalten der Alkoholatlosung eine Lösung von 0,5 g Estersäure in 3 ccm absolutem Methylalkohol hinzugegeben. Nach viertelstündigem Stehen bei gewöhnlicher Temperatur wurde mit 8 ccm 2-n.Salzsaure versetzt und der Methylalkohol abdestilliert. Dabei schied sich ein Öl ab, das in Ather

aufgenommen wurde. Der ätherische Auszug wurde zweimal mit je 5 ccm verdunnter Sodalösung ausgeschüttelt und die Sodaauszuige mit 12 ccm verdünnter Salzsaure angesauert. Das abgeschiedene Ol wurde erneut ausgeathert; nach dem Abdestillieren des Äthers kristallisierte die Estersaure aus, Schmelzpunkt 142°, nach dem Umkristallisieren aus Wasser Schmelzpunkt 150°. Bei weiterem Umkristallisieren anderte sich der Schmelzpunkt nicht. Mischschmelzpunkt mit dem 2-Methylester der Nitrophthalsaure 150 bis 151°. Es lag also der 2-Methylester der Nitrophthalsaure vor.

# Umesterung der aus Nitrophthalsäureanhydrid und Vinylphenylcarbinol erhaltenen Estersäure.

Die Estersaure, die durch Veresterung von Nitrophthalsaureanhydrid mit Vinylphenylcarbinol erhalten war, wurde ebenfalls mit Methylalkoholat unter denselben Bedingungen wie oben umgesetzt. Der Schmelzpunkt des Rohprodukts lag bei 147°, durch Umkristallisieren aus Wasser stieg der Schmelzpunkt auf 149 bis 150° und änderte sich bei weiterem Umkristallisieren nicht. Der Mischschmelzpunkt mit dem 2-Methylester lag bei 150°.

## Cinnamyl-Methylester der 3-Nitrophthalsäure.

0,7856 g Estersäure aus Zimtalkohol und Nitrophthalsäureanhydrid (Schmelzpunkt 124°) werden bei gewohnlicher Temperatur in 24 ccm 0,1-n.Natronlauge gelost. Zu dieser Lösung fugt man eine wassrige Lösung von 1 g Silbernitrat, wobei das Silbersalz der Estersaure sofort ausfallt. Das Silbersalz wird im Trockenschrank getrocknet

0,65 g Silbersalz werden mit 5 g Methyljodid bei gewohnlicher Temperatur 2 Tage zur Einwirkung gebracht. Man destilliert das überschussige Methyljodid ab und nimmt den Ruckstand in Äther auf. Die Atherlosung wird mit Pottasche getrocknet und der Äther abdestilliert. Es hinterbleibt eine ölige Substanz, die nach langerem Stehen kristallisiert. Ausbeute 90%. Nach zweimaligem Umkristallisieren aus Methylalkohol lag der Schmelzpunkt bei 69°. 0,1646 g Subst: 6,3 ccm trockn. N (17°, 740 mm)

C<sub>18</sub>H<sub>15</sub>NO<sub>6</sub> (541,1) Ber. N 4,10, Gef. N 4,38.

Da der Schmelzpunkt sehr nahe bei dem des Dimethylesters der Nitrophthalsaure lag, wurde dieser Ester nach bekannter Vorschrift <sup>12</sup>) dargestellt und verglichen. Die Mischprobe schmolz bereits bei 57°.

<sup>12)</sup> R Wegscheider, M 21, 790 [1900].

# Verseifung des Cinnamylmethylesters der 3-Nitrophthalsäure.

0.5 g Cinnamylmethylester der Nitrophthalsaure werden in absolutem Äther gelost. Zu dieser Lösung bringt man 10 ccm 2-n.Natronlauge und schuttelt 1—1½ Stunden. Hierauf wird mit 10 ccm 2-n.Salzsaure angesauert, wobei ein Korper sich abscheidet, der den Schmelzpunkt 155° hat. Nach dem Umkristallisieren aus Wasser liegt der Schmelzpunkt bei 156—157°,d h. es ist der 1-Methylester der 5-Nitrophthalsaure. Mischschmelzpunkt mit dem 1-Methylester liegt bei 156°.

# Estersäure aus 3-Nitrophthalsäureanhydrid und primärem Pentenylalkohol.

Die Darstellung erfolgt nach der S. 12 gegebenen Vorschrift. Um die Kristallisation des nach dem Abdampfen des Äthers zuruckbleibenden Öles zu beschleunigen, wird dasselbe mit wenig Petrolather (Siedepunkt 45—65°) übergossen. Die Ausbeute hangt ganz von der Beschaffenheit des Pyridins ab 13). Der Schmelzpunkt des Rohproduktes liegt bei 110—112°. Nach dem Umkristallisieren aus Benzol liegt der Schmelzpunkt bei 125°.

0,2065 g Subst.: 9,4 ccm trockn. N (16°, 730 mm).  $C_{13}H_{13}NO_{6}$  (279,1) Ber. N 5,02, Gef. N 5,17.

# Estersäure aus 3-Nitrophthalsäureanhydrid und Äthylvinylcarbinol.

Die Veresterung wird wie auf S. 12 beschrieben ausgeführt. Nach einem Tag begann ein Körper auszukristallisieren. Dieser wird abfiltriert, Schmelzpunkt 65°. Das Filtrat wird dann wie ublich aufgearbeitet. Der saure Nitrophthalester hat den Schmelzpunkt 133°, nach dem Umkristallisieren aus Benzol 136°. Beim Behandeln der Substanz vom Schmelzpunkt 65° mit Wasser und Ausathern bleibt derselbe Ester mit dem Schmelzpunkt 136° zurrück.

0,1623 g Subst . 7,2 ccm trockn. N (16°, 729 mm). C<sub>13</sub>H<sub>13</sub>NO<sub>6</sub> (279,1) Ber. N 5,02, Gef N 5,14.

Analyse der bei 65° schmelzenden Substanz: 0,2247 g Subst.: 16 ccm trockn N. (16°, 729 mm). Gef. N 8,06. Die Analyse stimmt auf die Formel  $C_{18}H_{18}N_2O_6$  (358,1) Ber. N 7,82. Es liegt also das Pyridinsalz der Estersaure vor.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Das Pyridin muß vollig trocken sein, es wurde über Atzkalı destilliert und über Bariumoxyd getrocknet.

## Methylester der Estersäure aus Athylvinylcarbinol und 5-Nitrophthalsäureanhydrid.

0,2160 g Estersaure aus Athylvinylcarbinol und Nitrophthalsaureanhydrid werden in 7,8 ccm 0.1-n.Natronlauge gelöst und mit einer wassrigen Silbernitratlösung das Silbersalz gefallt. Dieses wird im Trockenschrank getrocknet. Hierauf versetzt man das Silbersalz mit einem kleinen Überschuß von Methyljodid, laßt über Nacht stehen und destilliert das überschussige Methyljodid ab. Nach Aufnehmen in Äther und Abdestillieren des Äthers erstarrt das zuruckbleibende Öl nach kurzer Zeit. Schmelzpunkt 64°. Aus Methylalkohol umkristallisiert hat der Ester den Schmelzpunkt 66°. Der Mischschmelzpunkt mit dem Dimethylester der Nitrophthalsaure liegt bei 51—52°.

56,28 mg Subst.: 76,58 mg CO<sub>2</sub>, 17,05 mg H<sub>2</sub>O. C<sub>14</sub>H<sub>15</sub>NO<sub>6</sub> (293,1) Ber. C 57,54 H 5,12. C 57,42 H 5,25.

## Umlagerungsversuche mit 3-Nitrophthalsäureanhydrid und Athylvinylcarbinol.

6 g Nitrophthalsaureanhydrid werden mit 1,5 g Athylvinylcarbinol und 3 g Pyridin zusammengegeben. Man erwärmt so lange, bis Losung eingetreten ist. Nach zweitagigem Stehen wird wie ublich aufgearbeitet. Schmelzpunkt der Estersaure 134°, Mischschmelzpunkt mit der Estersaure aus dem Carbinol 154—155°, mit der Estersaure des primären Pentenylalkohols 129—150°. Der Versuch wurde wiederholt. Dabei erhielten wir folgendes Ergebnis: Schmelzpunkt der Estersaure 134°, Mischschmelzpunkt mit der Estersaure des Carbinols 134°, mit der Estersaure des primären Pentenylalkohols 130°.

Wurde die Estersaure in Xylolærhitzt, so zeigte eine entnommene Probe nach vierstündigem Erhitzen den Schmelzpunkt 135°, nach 12-stündigem Kochen lag der Schmelzpunkt bei 208° Dies ist der Schmelzpunkt der Nitrophthalsaure.

5 g 5-Nitrophthalsaureanhydrid werden am Steigrohr mit 1,5 g Athylvinylcarbinol unter Zusatz von 5,2 g Nitrophthalsaure auf dem Wasserbad erhitzt. Die Erhitzungsdauer betragt 6 Stunden. Nach dem Erkalten wird mit Äther aufgenommen und mit Sodalosung ausgeschuttelt Nach der üblichen Abscheidung der Estersaure und Umkristallisation aus Benzol liegt der Schmelzpunkt bei 134,5°. Aus der Mutterlauge erhalt man durch Einengen eine Substanz, deren Schmelzpunkt nach dem Umkristallisieren aus Benzol bei 152,0° liegt.

## Titrimetrische Bestimmung der beim Erhitzen der Estersäuren in Xylol gebildeten Nitrophthalsäure.

0,5078 g Estersaure aus Nitrophthalsaure und primarem Pentenylalkohol werden in 10 ccm Xylol 5 Stunden am Steigrohr erhitzt Dabei farbt sich die anfanglich farblose Xylollosung gelb. Es wird dann rasch abgekuhlt und mit 25 ccm 0,1-n Natronlauge versetzt. Die Xylollosung wird mit der Natronlauge gut durchgeschüttelt und die überschussige Natronlauge mit 0,1-n.Salzsaure zurücktitriert Als Indikator wurde Phenolphthalein verwendet. Zurücktitriert 12,5 ccm 0,1-n.Salzsaure, daher waren 12,7 ccm 0,1-n.Natronlauge verbraucht. Theoretischer Verbrauch 11,03 ccm 0,1-n.Natronlauge.

Derselbe Versuch wurde mit der Estersaure des Äthylvinylcarbinols gemacht. 0,2027 g Estersaure werden ebenfalls in 10 ccm Xylol 5 Stunden erhitzt und nach dem Erkalten in 25 ccm 0,1-n.Natronlauge versetzt. Zurücktitriert 16,4 ccm 0,1-n.Salzsaure, verbraucht also 8,6 ccm 0,1-n. Natronlauge, theoretischer Verbrauch 7,26 ccm.

Kontrollversuch: 0,2866 g Estersaure des Äthylvinylcarbinols werden in 10 ccm Xylol gelost. Nachdem Losung eingetreten ist, wird sofort abgekuhlt und mit 20 ccm 0,1-n.Natronlauge versetzt. Zurucktitriert 9,45 ccm 0,1-n Salzsaure, verbraucht also 10,55 ccm 0,1-n Natronlauge, theoretischer Verbrauch 10,5 ccm. Daraus geht hervor, daß die Abspaltung eine Folge des langen Erhitzens in Xylol ist.

An Hand eines Versuches mit reiner Nitrophthalsaure wurde bestatigt, daß sich diese Saure als zweibasische Saure titrieren läßt. 0,2250 g 5-Nitrophthalsaure verbrauchten 21,35 ccm 0,1-n.Natronlauge, theoretischer Verbrauch 21,3 ccm. Nimmt man als Indikator Methylorange oder Methylorange-Indigo. so tritt, wenn eine Carboxylgruppe titriert ist, ein schwacher Farbwechsel des Indikators ein. Diese Mischfarbe bleibt bei weiterem Zusatz von Natronlauge bestehen, so daß sich diese beiden Indikatoren zur Titration nicht eignen.

## Umesterung des durch Umlagerung der Estersäure des Athylvinylcarbinols und Nitrophthalsäure erhaltenen Gemisches.

0,5 g Natrium werden am Ruckflußkühler in 15 ccm absolutem Methylalkohol gelöst und nach dem Erkalten 2 g des Gemisches vom Schmelzpunkt 128,0° in 5 ccm absolutem Methylalkohol zugegeben. Man läßt noch ½ Stunde stehen. Dann verdünnt man mit wenig Wasser, neutralisiert mit verdünnter Salzsäure und destilliert den Methylalkohol ab. Beim Ansauern dieser Lösung

fällt die entstandene Methylestersaure aus, die man in Ather aufnimmt. Man wascht die Atherlosung mit Wasser, trocknet mit Chlorcalcium und destilliert den Ather ab. Die Estersaure hat den Schmelzpunkt 98°, nach dem Umkristallisieren liegt der Schmelzpunkt bei 110—111°.

 $52.45~mg,\ 59.20~mg,\ 4.454~mg$  Subst.:  $56.0~mg,\ 67.9~mg,\ 7.565~mg$  CO2 —  $10.5~mg,\ 12.5~mg,\ 1.59~mg$  H2O.

Gef. C 47,0 47,2 46,53 H 3,71 5,60 4,00.

Für die Monomethylester der 5-Nitrophthalsaure ergaben sich mit und ohne Kristallwasser folgende Werte:

 $C_9H_7NO_6 + H_2O$  (243) Ber. C 44,6 H 5.7.  $C_9H_7NO_6$  (225) Ber. C 48,0 H 5,1.

Wie man sieht, liegen unsere Werte ungefahr in der Mitte der beiden Werte fur den Monomethylester mit und ohne Kristallwasser.

#### II.

#### Estersäure aus Phthalsäureanhydrid und Athylvinylcarbinol.

1. 2 g Phthalsaureanhydrid werden in 1,7 g Pyridin unter Erwarmen gelöst. Hierauf gibt man die aquivalense Menge Athylvinylcarbinol dazu. Nachdem die Estersaure in der ublichen Weise isoliert ist, lost man sie in 5 ccm Aceton und fügt dazu eine Losung von 5,5 g Brucin in 25 ccm Aceton. Nach einiger Zeit scheidet sich das Brucinsalz aus. Es wird absiltriert, mit Aceton gewaschen und aus Benzol umkristallisiert. Schmelzpunkt 85°. Da der Schmelzpunkt des Brucinsalzes der Estersaure mit primarem Pentenylalkohol bei 86° liegt. so ist demnach zum großten Teil Umlagerung eingetreten. Dieser Versuch wurde noch öfters wiederholt, ohne noch einmal das Brucinsalz mit dem Schmelzpunkt 85° durch Umlagerung zu erhalten Vielmehr hatten wir folgendes Ergebnis:

Bei Verwendung von 5.5 g Estersaure des Äthylvinylcarbinols und der Phthalsaure zur Umlagerung, wurde diese Estersaure mit 7 g Brucin in 15 ccm Benzol in das Brucinsalz verwandelt. Nach dem Erkalten kristallisiert das Brucinsalz aus, das nach dem Umkristallisieren aus Benzol den Schmelzpunkt 145° hat (1.5 g). Beim Einengen der Mutterlauge kristallisiert aus derselben noch 2,7 g Brucinsalz vom Schmelzpunkt 96° nach der Umkristallisation aus Benzol aus. Mischschmelzpunkt mit dem Brucinsalz der Estersäure des primaren Pentenylalkohols 87,5° (Sinterpunkt), wird bei 92° klar.

Wurde an Stelle des getrockneten Pyridins zur Herstellung der Estersäure kaufliches Pyridin verwandt, so erhielten wir bei Anwendung gleicher Mengen folgendes Ergebnis: nach dem ersten Auskristallisieren 1,2 g Brucinsalz vom Schmelzpunkt 142°, aus der Mutterlauge 3 g Brucinsalz vom Schmelzpunkt 94—95°, umkristallisiert aus Benzol Schmelzpunkt 98°.

Auch das Benzylaminsalz eignet sich zur Identifizierung.

- 2. 2 g Phthalsaureanhydrid werden mit 1,5 g Äthylvinylcarbinol ohne Pyridin 8 Stunden am Steigrohr auf dem Wasserbad erhitzt. Von der erhaltenen Estersaure stellten wir das Benzylaminsalz her. Man lost die Estersaure, in diesem Fall 3,2 g, in 5 ccm Aceton auf und fugt zu der Lösung eine solche von 1,2 g Benzylamin in 5 ccm Aceton. Das erhaltene Benzylaminsalz, das langsam kristallisiert, schmolz bei 94°, Mischschmelzpunkt mit dem Benzylaminsalz der Estersaure des Athylvinylcarbinols 94—95°, Mischschmelzpunkt mit dem Benzylaminsalz der Estersaure des primaren Pentenylalkohols 90°.
- 5 59 g Äthylvinylcarbinol werden mit 60 g gepulvertem Phthalsaureanhydrid und 50 g Pyridin 5 Stunden am Steigrohr auf dem Wasserbad erhitzt. Nach dem Erkalten wird das Gemisch in kalte verdunnte Salzsaure gegossen und ausgeathert. Nach dem Verdampfen des Äthers erhalt man 85 g Estersaure. Diese wird mit 48 g Ätzkali in 200 ccm Wasser verseift. Schon nach kurzer Zeit scheiden sich die Alkohole ab. Man erhitzt etwa eine Stunde. Die Alkohole werden mehreremal ausgeäthert, die Ätherlosung mit Wasser gewaschen und mit Pottasche getrocknet. Nach einem Vorlauf von 3—4 g gingen bei 110—114° 28 g über. Es handelt sich sicher um fast reines unverandertes Carbinol, denn der Siedepunkt des primären Pentenylalkohols liegt bei 156°.

Das zuruckgewonnene Carbinol wurde abermals mit 40 g gepulvertem Phthalsäureanhydrid ohne Pyridin 12 Stunden auf dem Wasserbad erhitzt und die erhaltene Estersäure mit 35 g Ätzkali in 150 ccm Wasser verseift. Nach dem Ausathern und Abdestillieren des Äthers gingen bei 110—115° 22 g über

20 g Äthylvinylcarbinol werden mit der doppelten Menge Phthalsaureanhydrid, also 60 g, 12 Stunden auf dem Wasserbad erhitzt. Nach der Verseifung gehen nach einem Vorlauf von 3 g bei 110—115° 14 g uber.

Außerdem versuchten wir durch Erhöhung der Temperatur zum Ziele zu kommen. 20 g Athylvinylcarbinol werden mit 40 g Phthalsaureanhydrid 12 Stunden auf dem Wasserbad erhitzt. Nachdem eine Probe, in das Benzylaminsalz verwandelt, zeigte, daß keine Umlagerung eingetreten war, wurde im Ölbad eine Stunde auf 150° erwärmt. Nach dem Verseifen mit Kalilauge und Ausathern gingen bei der Destillation nach einem Vorlauf von 7 g bei 110—115° 8 g uber. Durch die hohe Temperatur war offenbar in großem Maße aus dem Carbinol Wasser ausgetreten und Methylbutadien gebildet worden.

#### Estersäure aus Phthalsäureanhydrid und Athylpropenylcarbinol 14).

Um den isomeren Alkohol, das Methylbutenylcarbinol zu erhalten, versuchten wir anfanglich, diesen Alkohol durch Umlagerung des sauren Phthalesters des Athylpropenylcarbinols zu erhalten.

3,5 g Estersaure aus Äthylpropenylcarbinol und Phthalsaureanhydrid werden auf dem Wasserbad am Steigrohr erhitzt. Nach etwa halbstündigem Erhitzen bemerkt man die Abscheidung eines festen Korpers. Man erhitzt weitere 5 Stunden und filtriert nach dem Erkalten die ausgeschiedene Substanz ab Diese wird mit wenig Pyridin und Äther ausgewaschen. Die Substanz schmolz bei 190° unter Zersetzung. Es handelt sich um Phthalsaure.

2 g Phthalsäureanhydrid und 1,5 g Äthylpropenylcarbinol werden auf dem Wasserbad erhitzt. Nach 4-stundigem Erhitzen beginnt wieder die Abscheidung von Phthalsäure. Der Schmelzpunkt lag ebenfalls bei 190°.

Da wir inzwischen an Versuchen mit Athylvinylcarbinol erkannt hatten, wie schwierig bei den sauren Phthalestern die Umlagerung erfolgt, so gaben wir diese Versuche auf, da wir ohnehin in der Umlagerung der Acetate des Athylpropenylcarbinols ein Verfahren hatten, das Methylbutenylcarbinol herzustellen <sup>15</sup>).

### Darstellung von Athylpropenylketon.

25 g Äthylpropenylcarbinol werden zu einer 10° warmen Losung von 55 g Kaliumbichromat in 600 ccm Wasser und 55 g konzentrierter Schwefelsäure auf einmal gegeben. Die Lösung wird kraftig gerührt. Dabei steigt die Temperatur auf 18°. Nach dem Erkalten äthert man öfters aus und wascht die Ätherlösung mehrmals mit Wasser. Die Atherlösung wird mit Natriumsulfat getrocknet und der Äther in einen Claisenkolben mit Spiralaufsatz abdestilliert. Bei 152° gehen 4 g über (unverandertes Carbinol), bei 137—139° 7,5 g und als Destillationsruckstand bleiben 3 g zuruck. Das Keton, aus vier solchen Versuchen erhalten, wird an der Spiralkolonne destilliert. Dabei gingen bei 137—138° 51 g über Ausbeute 30%

<sup>14)</sup> Vgl. u. S. 21.

### 2.4-Dinitrophenylhydrazon des Athylpropenylketons.

Man lost 2,4-Dinitrophenylhydrazin in wenig konzentrierter Salzsäure und fugt von der Losung solange zu einer heißen Losung des Ketons in Alkohol, bis keine Fallung mehr entsteht. Nach dem Erkalten filtriert man ab. Der Schmelzpunkt des Rohprodukts liegt bei 170°, nach der Umkristallisation aus Alkohol liegt der Schmelzpunkt bei 177°.

0,1265 g Subst: 0,2404 g CO<sub>2</sub>, 0,0577 g H<sub>2</sub>O. C<sub>12</sub>H<sub>14</sub>N<sub>4</sub>O<sub>4</sub> (278,1) Ber. C 51,80 H 5,05. Gef. C 51,91 H 5,11.

Es wurde weiterhin das Semicarbazid-Semicarbazon des Äthylpropenylketons hergestellt, der Schmelzpunkt 157° war derselbe wie in der Literatur <sup>16</sup>) angegeben.

### Darstellung von 4-Methyl-Hexen(2)-ol-4.

Die ganze Reaktion wird im Stickstoffstrom ausgefuhrt. Zu 2,5 g Magnesium, die mit 100 ccm absolutem Äther überschichtet sind, läßt man langsam 12 g Methylbromid zutropfen. Die Grignardlösung wird noch eine Stunde auf dem Wasserbad erwärmt. Unter Kuhlung mit Kaltemischung tragt man 7 g Äthylpropenylketon in 100 ccm absolutem Äther ein Man laßt über Nacht stehen, zersetzt mit Eiswasser, dann mit gesattigter Ammonchloridlösung. Die Atherlosung wird mit Natriumbicarbonat gewaschen und mit Kaliumcarbonat getrocknet. Bei 28 mm Druck gingen bei 40°5 g Alkohol über. Ausbeute 60%.

### Versuch zur Veresterung des 4-Methyl-hexen(2)-ols-4 mit Nitrophthalsäureanhydrid.

1,2 g Carbinol wurden mit 2 g Nitrophthalsaureanhydrid und 1,2 g Pyridin 2 Tage zur Einwirkung gebracht. Nach dieser Zeit war noch ein Teil des Anhydrids unverändert. Dies wird abfiltriert; der Schmelzpunkt ist der des Nitrophthalsaureanhydrids, 163°. Das Filtrat wird wie gewohnlich aufgearbeitet. Dabei blieb nach dem Verdampfen des Athers eine Substanz mit dem Schmelzpunkt 209° zurück. Es handelt sich um 3-Nitrophthalsaure. Erhalten 0,6 g. Aus Athylpropenylcarbinol war unter Abspaltung von Wasser Methylhexadien entstanden.

# Versuch zur Veresterung des 4-Methylhexen(2)-ols-4 mit Phthalsäureanhydrid.

0,9 g Carbinol wurden ebenfalls zusammen mit 1,5 g Phthalsaureanhydrid und 1 g Pyridin 4 Tage zur Reaktion gebracht. Da

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) E. Blaise, Bull. Soc. Chim. 23, 47 [1905].

nach dieser Zeit noch ein großer Teil des Anhydrids (Schmelzpunkt 151°) unumgesetzt war, so wurde dieses abfiltriert. Im Filtrat wurde wieder wie immer aufgearbeitet. Nach dem Abdestillieren des Äthers blieb eine Substanz mit dem Schmelzpunkt 189—190° zurück (die Substanz schmolz unter Zersetzung). Es handelt sich um Phthalsaure. Auch hier war durch Austritt von Wasser aus Äthylpropenylcarbinol Methylhexadien gebildet worden.

#### III.

### Darstellung von Äthylpropenylcarbinol 17).

Das Carbinol wurde in Stickstoffatmosphare hergestellt. In einem 1 Liter-Rundkolben werden 25 g Magnesium mit 100 ccm absolutem Ather überschichtet. Dazu läßt man 130 g Athylbromid in 250 ccm absoluten Ather tropfen. Man erhitzt anschließend noch eine Stunde auf dem Wasserbad Unter Kuhlung mit Kaltemischung laßt man 65 g frisch destillierten Crotonaldehyd in 300 ccm absoluten Ather tropfen. Das Gemisch laßt man bei gewöhnlicher Temperatur über Nacht stehen. Man zersetzt zuerst mit Eiswasser, dann mit verdünnter Schwefelsaure, hebt die Atherschicht ab und wascht sie mit Natriumbicarbonat. Nach dem Trocknen des Athers mit Kaliumcarbonat und Abdestillieren des Athers geht das Carbinol bei 152—135° über. Ausbeute 60 g.

### Umwandlung von Athylpropenylcarbinol in die Chloride.

150 g Athylpropenylcarbinol, die an der Kolonne destilliert waren (Kp. 152—155°), werden unter Kühlung mit Kältemischung mit trockenem Chlorwasserstoff gesattigt Nach einigen Stunden tritt Trubung ein. Man laßt über Nacht stehen und sättigt nochmals mit Chlorwasserstoff. Die Chloride werden im Scheidetrichter ausgeäthert, die Ätherlosung mit Wasser gewaschen und mit Kaliumcarbonat getrocknet. Nach dem Verdampfen des Äthers gehen die Chloride bei 50 mm Druck bei 60—80° über.

0,1562 g Subst.: 0,3486 g CO<sub>2</sub>, 0,1267 g H<sub>2</sub>O — 0,2158 g Subst.: 0,2602 g AgCl.

C<sub>5</sub>H<sub>11</sub>Cl (106,5) Ber. C 60,76 H 9,29 Cl 29,95. Gef. C 60,86 H 9,07 Cl 29,82.

### Umwandlung der Chloride in die Acetate.

65 g Chloride werden zu einer Lösung von 580 g durch Schmelzen entwässertes Bleiacetat in 300 ccm wasserfreiem Eisessig (un-

<sup>17)</sup> C. 1929, I 864.

ter Beifugen von etwas Essigsaureanhydrid) gesetzt. Nach dem Zugeben der Chloride tritt vollstandige Lösung ein. Man schuttelt die Lösung, und schon nach kurzer Zeit tritt Erwarmung ein unter gleichzeitiger Abscheidung von Bleichlorid. Man erhitzt noch 6 Stunden auf dem Wasserbad am Steigrohr. Von Zeit zu Zeit schuttelt man die Lösung um Nach dem Erkalten verdunnt man mit Wasser und nimmt den abgeschiedenen Ester in Äther auf Bei 45 mm Druck gehen die Acetate bei 80—90° uber. Ausbeute 85%. Eine Probe der Acetate mit alkoholischem Kali verseift, zeigte, daß die Acetate halogenfrei waren.

0,1427 g Subst · 0,5546 g CO<sub>2</sub>, 0,1266 g H<sub>2</sub>O. C<sub>8</sub>H<sub>14</sub>O<sub>2</sub> (142,1) Ber. C 67,56 H 9,91 Gef. C 67,77 H 9,92.

Wurde nur die berechnete Menge entwassertes Bleiacetat zugesetzt, so waren die Acetate nach der Destillation noch halogenhaltig. Bei der Verseifung der halogenhaltigen Acetate mit alkoholischer Natronlauge farbte sich die Flüssigkeit tief gelb Wurde von 46 g Acetaten ausgegangen, so erhielten wir bei der Destillation folgendes Ergebnis. bis 110° 7 g (farblos), 112—132° 12 g (stark gelb gefarbt), 152—142° 11 g (schwach gelb gefarbt). Eine Probe zeigte, mit 2,4-Dinitrophenylhydrazin versetzt, daß ein Keton dabei entstanden war.

### 2,4-Dinitrophenylhydrazon des Ketons.

Man lost 2,4-Dinitrophenylhydrazin in wenig konzentrierter Salzsäure und fugt die Lösung solange zu einer solchen des gelbgefarbten Destillats vom Siedepunkt 112—132° in Alkohol, bis keine Fallung mehr zu beobachten ist. Das Hydrazon schmilzt nach dem Umkristallisieren aus Alkohol bei 183—184°). Vom Destillat 132—142° erhielten wir in geringerer Menge dasselbe 2,4-Dinitrophenylhydrazon.

0,1217 g Subst.. 21,9 ccm trockn. N (20°, 727 mm). 3,231 mg Subst: 6,115 mg CO<sub>2</sub>, 1,591 mg H<sub>2</sub>O. Gef. C 51,62 H 5,51 N 20,05.

Die Analyse stimmt auf die Formel  $C_{12}H_{16}N_4O_4$  (280,1). Ber. C51.41 H5.74 N 20.00.

Es liegt also das Hydrazon des Äthylpropylketons vor Es bestande noch die Möglichkeit, daß das Keton des umgelagerten Alkohols entstand. Es musse sich dann um das Methylbutylketon handeln. Dies mußte aber, wie alle Methylketone, eine Bisulfitverbindung geben. Aber selbst nach einstündigem Schutteln des ketonhaltigen Destillats mit Natriumbisulfitlauge war keine Bildung einer Anlagerungsverbindung zu bemerken.

#### Verseifung der Acetate zu den Alkoholen.

80 g halogenfreie Acetate werden mit 320 ccm 10% iger Natronlauge und 150 ccm Alkohol ½ bis 1 Stunde auf dem Wasserbad erhitzt. Nach dem Erkalten wird mehrmals ausgeäthert, die Ätherlösung mit Wasser gewaschen und mit Kaliumcarbonat getrocknet Bei der Kolonnendestillation gingen über: 132—155° 4 g (unverändertes Carbinol), 155—158° 5 g, 158—158,5° 18 g. Der in der Kolonne zuruckbleibende Teil wurde aus einem Claisenkolben destilliert. Ruckstand ca. 2 g. Die schlechte Ausbeute ist auf die Bildung von Hexadien zurückzuführen.

#### Veresterung der beiden Alkohole mit p-Nitrobenzoylchlorid.

4 g Athylpropenylcarbinol werden mit 7,4 g p-Nitrobenzoylchlorid zusammengebracht. Unter Eiskuhlung läßt man langsam 14,8 g getrocknetes Pyridin zutropfen. Es scheidet sich ein Kristallbrei ab, den man noch einen Tag lang stehen läßt. Dann trägt man eiskalte verdunnte Schwefelsäure ein und äthert aus. Die Atherlösung wird mehrmals mit verdunnter Sodalosung gewaschen, zuerst kurz, um Anhydridbildung zu verhindern. Nach dem Abdampfen des Athers hinterbleibt ein Öl, das bis 150° erhitzt wird, um unverändertes Carbinol zu entfernen. Der Ester kristallisiert dann leicht. Schmelzpunkt des Rohprodukts 56°, nach dreimaligem Umkristallisieren aus Alkohol liegt der Schmelzpunkt bei 59°. Ausbeute 70%.

Auf gleiche Weise wurden 2 g des an der Kolonne destillierten Alkohols mit dem Siedepunkt 138° mit 3,7 g p-Nitrobenzoylchlorid und 7,4 g Pyridin verestert Nach der oben beschriebenen Aufarbeitung erhielten wir eine Substanz, deren Schmelzpunkt nach fünfmaligem Umkristallisieren aus Alkohol bei 50° liegt. Mischschmelzpunkt mit dem p-Nitrobenzoesaureester des Athylpropenylcarbinols liegt bei 42—45°.

#### Veresterung des Methylbutenylcarbinols mit p-Nitrobenzoylchlorid.

3 g Methylbutenylcarbinol, das nach unten angegebener Vorschrift hergestellt wurde, werden mit 5 g p-Nitrobenzoylchlorid und 10 g Pyridin verestert. Nach der oben beschriebenen Aufarbeitung blieb eine Substanz zuruck, deren Schmelzpunkt nach funfmaligem Umkristallisieren aus Alkohol bei 49—50° lag. Mischschmelzpunkt mit dem p-Nitrobenzoesaureester des Alkohols Kp. 138° liegt bei 50°.

## Saurer 3-Nitrophthalester des Methylbutenylcarbinols.

1,2 g Methylbutenylcarbinol werden mit 2 g Nitrophthalsaureanhydrid und 1,5 g Pyridin 2 Tage stehen gelassen. Hierauf wird wie ublich aufgearbeitet. Dabei erhielten wir eine Substanz, deren Schmelzpunkt nach der Umkristallisation aus Benzol bei 112° liegt.

1,2 g des durch Umlagerung gewonnenen Alkohols (Kp. 138°) werden ebenfalls mit 2 g Nitrophthalsaureanhydrid und 1,5 g Pyridin stehen gelassen Nach der gewohnlichen Aufarbeitung blieb eine Substanz zurück, deren Schmelzpunkt nach der Umkristallisation aus Benzol bei 112,5° liegt. Mischschmelzpunkt der beiden sauren Nitrophthalester 112°.

0,1207 g Subst.: 5,3 ccm trockn. N (20°, 737 mm)  $C_{14}H_{15}NO_{8}$  (295,1) Ber. N 4,78, Gef. N 4,96.

## Darstellung von Methylbutenylcarbinol.

Die Reaktion wird im Stickstoffstrom ausgeführt. 5,3 g Magnesium, die mit 50 ccm absolutem Ather überschichtet sind, werden mit 20 g Methyljodid versetzt. Man kocht wie gewohnlich die Grignardlosung eine Stunde auf dem Wasserbad. Unter Eiskühlung werden 9 g Athylacrolein 18) in 100 ccm absolutem Äther eingetragen. Man laßt das Gemisch einige Zeit stehen, zersetzt mit Wasser und verdunnter Schwefelsaure. Die Atherlosung wird mit Natriumbicarbonat gewaschen und mit Kaliumcarbonat getrocknet. Nach dem Abdestillieren des Athers gingen bei 158—140° 6 g Methylbutenylcarbinol über. Dieses war durch abgeschiedenes Jod leicht gefärbt.

## Saurer Phthalester des Athylpropenylcarbinols.

8 g gepulvertes Phthalsaureanhydrid werden mit 6,8 g Pyridin und 5,4 g Carbinol zur Einwirkung gebracht. Nach der üblichen Aufarbeitung bleibt ein farbloses Ol zuruck, das nicht zur Kristallisation gebracht werden konnte. Ausbeute 90%.

# Saurer Nitrophthalester des Äthylpropenylcarbinols.

4g Nitrophthalsaureanhydrid werden mit 2,3g Carbinol in 5g Pyridin 2 Tage stehen gelassen. Wurde wie immer aufgearbeitet, so bleibt ein Ol zuruck, das leicht zur Kristallisation gebracht werden konnte. Ausbeute 80%. Umkristallisiert aus Benzol Schmelzpunkt 196° unter Zersetzung.

0,1264 g Subst.: 5,5 ccm trockn. N (19°, 728 mm)  $C_{14}H_{15}NO_6$  (293,1) Ber. N 4,78, Gef. N 4,87.

<sup>18)</sup> R. Dekaby und G. Alegre, Compt. rend. 192, 1467.

#### Benzylaminsalz des sauren Phthalesters des Athylpropenylcarbinols.

1,4 g saurer Phthalester des Athylpropenylcarbinols wird in Ather gelöst und dazu eine Lösung von 0,65 g Benzylamin in Ather gefügt. Nach kurzer Zeit scheidet sich das Benzylaminsalz aus, dessen Schmelzpunkt bei 176° liegt. Dieses Benzylaminsalz war in allen Lösungsmitteln spielend löslich und kristallisierte sehr schwierig, so daß von einer weiteren Reinigung Abstand genommen wurde.

## Spaltung des sauren Phthalesters des Athylpropenylcarbinols mit Brucin.

58 g saurer Phthalester des Athylpropenylcarbinols werden in 50 ccm Benzol gelöst. Zu dieser Lösung fügt man eine solche von 71 g Brucin in 150 ccm Benzol. Sollte sich das Brucin im Benzol nicht ganz losen, so fugt man sofort die Estersaure zu und erwarmt zum Sieden, worauf sofort Lösung eintritt. Nach einigen Tagen wird das Brucinsalz abfiltriert und aus Benzol umkristallisiert. Schmelzpunkt der gereinigten Substanz 90—91°. Ausbeute 45 g. Nach wiederholter Umkristallisation wurde das Brucinsalz analysiert.

0,1456 g Subst.: 5,2 ccm trockn. N (18°, 754 mm). C<sub>23</sub>H<sub>26</sub>N<sub>2</sub>O<sub>4</sub> + C<sub>14</sub>H<sub>16</sub>O<sub>4</sub> (714,5) Ber. N 3,92. Gef. N 4,04. 0,2404 g Subst  $aD = -0.54^{\circ}$ ,  $[a]_D = -11,2^{\circ}$ ,  $[M]_D = -80,2^{\circ}$ .

#### Zerlegen des Brucinsalzes.

45 g Brucinsalz werden im Scheidetrichter mit Ather überschichtet und mit verdunnter Salzsaure solange geschuttelt, bis Lösung eingetreten ist. Das Brucin geht dabei als salzsaures Brucin in die wassrige Lösung. Die Atherlosung wird nach dem Waschen mit Wasser mit Chlorcalcium getrocknet Nach dem Verdampfen des Äthers hinterbleibt die optisch aktive Estersaure als farbloses Ol. Ausbeute 26 g.

#### Verseifung der Estersäure.

26 g d-Phthalester des Äthylpropenylcarbinols werden mit 12.5 g Kaliumhydroxyd (2 Mol + 10% Überschuß) in 80 ccm Alkohol verseift Das Reaktionsgemisch laßt man 2 Tage bei Zimmertemperatur stehen. Es ist vorteilhaft, wenn man von Zeit zu Zeit umschuttelt. Hierauf wird mit 400 ccm Wasser verdunnt und mehreremals ausgeathert. Die atherischen Auszuge werden 3—4 mal mit Wasser gewaschen und mit Kaliumcarbonat getrocknet. Es ist

zweckmäßig, den Äther in einen Claisenkolben mit Spiralaufsatz abzudestillieren, da der Alkohol leicht mit dem Äther überdestilliert. Bei der Destillation gingen bei 152° 6,5 g d-Äthylpropenylcarbinol über, die nochmals destilliert werden

0,2818 g Subst. in absolutem Alkohol zu 10 ccm gelost, 2 dcm-Rohr.

$$\alpha_{\rm D} = +0.18^{\rm o}$$
,  $[a]_{\rm D} = +3.2^{\rm o}$ ,  $[{\rm M}]_{\rm D} = +5.2^{\rm o}$ .

#### Umwandlung des d-Athylpropenylcarbinols in die Chloride.

1 g d-Athylpropenylcarbinol wird bei gewohnlicher Temperatur mit 5 g frisch destilliertem Thionylchlorid versetzt. Man laßt das Reaktionsprodukt noch 15 Minuten stehen und destilliert das Thionylchlorid ab. Bei 40 mm Druck gehen die Chloride bei 48° über, erhalten 0,9 g.

0,8215 g Subst. in absolutem Alkohol zu 10 ccm gelost, 2 dcm-Rohr,  $\alpha = 0^{\circ}$ .

1 g d-Äthylpropenylcarbinol wird mit 0,8 g (1 Mol) Pyridin versetzt. Unter Eiskuhlung laßt man 2,5 g Phosphortrichlorid zutropfen und erhitzt das Gemisch 30 Minuten auf 50°. Nach dem Erkalten wird zuerst mit Eis, dann mit verdunnter Salzsaure versetzt. Der Atherauszug wird mit Wasser gewaschen und mit Kaliumcarbonat getrocknet. Bei der Destillation gingen bei 40 mm Druck bei 47—48° 0,7 g uber.

2 g d-Athylpropenylcarbinol werden mit 3,2 g (2 Mol) Pyridin zusammengegeben und unter Eiskuhlung mit 7,0 g Thionylchlorid versetzt. Man erwarmt wieder 50 Minuten lang auf 50° und zersetzt mit Eis und verdunnter Salzsaure. Nach dem Trocknen der Atherlosung gingen bei 45 mm Druck bei 53° 1,3 g Chloride über. Die Chloride wurden alle in absolutem Alkohol polarisiert; die Drehung war stets 0°.

### Strychninsalz des sauren Phthalesters des Äthylpropenylcarbinols.

4,5 g saurer Phthalester des Äthylpropenylcarbinols werden in 10 ccm absolutem Alkohol gelöst. Zu dieser Losung bringt man eine solche von 6 g Strychnin in 40 ccm absolutem Alkohol. Die alkoholische Lösung wird im Vakuumexsikkator eingeengt. Dabei kristallisiert das Strychninsalz aus. Ausbeute 10 g. Umkristallisiert aus Alkohol beginnt das Strychninsalz bei 135° an zu sintern, schmilzt bei 176°. Das Salz wird bei Wasserbadtemperatur im Vakuum getrocknet.

0,2560 g Subst.: 10,2 ccm trockn. N (16°, 730 mm).  $C_{21}H_{22}N_2O_2+C_{14}H_{18}O_4$  (582,3) Ber. N 4,81, Gef. N 4,90.

0,3014 g Subst.: in absol. Alkohol zu 10 ccm gelöst, 2 dcm-Rohr.

$$a_{\rm D} = -0.66^{\circ}$$
,  $[\alpha]_{\rm D} = -11^{\circ}$ ,  $[M]_{\rm D} = -65.8^{\circ}$ .

Das Strychninsalz wird mit etwa 5-n.Salzsaure unter Ather zersetzt; dabei wird das Strychninsalz ziemlich schwer angegriffen. Die Atherlosung wird mehrmals mit Wasser gewaschen und der Ather abdestilliert. Die Estersaure bleibt als farbloses Ol zuruck. 0,9705 g Subst.: in absol. Alkohol zu 10 ccm gelöst, 2 dcm-Rohr.

$$a_D = +0.06^{\circ}$$
,  $[a]_D = +0.35^{\circ}$ ,  $[M]_D = +0.8^{\circ}$ .

Wird das Auswaschen der Ätherlösung unterlassen, so tritt durch die Saure beim Abdestillieren des Äthers Verseifung ein und es bleibt Phthalsaure zurück.

### Strychninsalz des l-Phthalesters des Äthylpropenylcarbinols.

2,8 g l-Phthalester des Äthylpropenylcarbinols, der aus dem Filtrat einer Spaltung der Estersaure mit Brucin gewonnen wurde, da sich hier die l-Komponente angereichert hatte, indem das l-Brucinsalz mit Salzsaure zerlegt wird, werden mit 3,75 g Strychnin in 20 ccm absolutem Alkohol gelost. Es wird im Vakuumexsikkator eingeengt. Nach kurzer Zeit kristallisiert das Strychninsalz aus Der Schmelzpunkt liegt nach dem Umkristallisieren aus Chloroform bei 176°.

0,1602 g Subst. in absol Alkohol zu 10 ccm gelost, 2 dcm-Rohr.  $a_{\rm D} = -0.45^{\circ}$ ,  $[a]_{\rm D} = -14.04^{\circ}$ ,  $[{\rm M}]_{\rm D} = -81.6^{\circ}$ 

### Drehung des Strychninsalzes einer inaktiven Säure.

Zum Vergleich der Drehungen der Strychninsalze wurde noch das Strychninsalz einer inaktiven nicht spaltbaren Saure untersucht. Beim Zusammengeben der berechneten Menge Nitrophthalsaure und Strychnin in Alkohol fiel das Strychninsalz sofort aus; dieses konnte weder aus Chloroform, Schwefelkohlenstoff, Alkohol, Benzol, Dioxan, Essigester, Aceton oder Petrolather umkristallisiert werden, so daß sich die Drehung nicht bestimmen ließ.

An Stelle von Nitrophthalsaure verwendeten wir dann Benzoesaure. 0,0696 g Benzoesaure und 0,1906 g Strychnin werden in einem 10 ccm Meßkolbchen unter Erwärmen gelöst und auf 10 aufgefullt. Es muß auch hier rasch polarisiert werden, da das Strychninsalz zu kristallisieren beginnt.

0,2602 g Subst. in absol. Alkohol zu 10 ccm gelöst: 2 dcm-Rohr.  $a_D = -0.78^{\circ}$ ,  $[a]_D = -15^{\circ}$ ,  $[M]_D = -65,65^{\circ}$ .

## Benzylaminsalz des sauren Phthalesters des primären Pentenylalkohols.

4g saurer Phthalester des primaren Pentenylalkohols werden in 20ccm Aceton mit 2g Benzylamin zusammengegeben. Nach kurzer Zeit kristallisiert das Benzylaminsalz aus. Die Substanz schmilzt nach dem Umkristallisieren aus Aceton bei 105°.

0,1777 g Subst.. 6,5 ccm trockn. N (16°, 730). C<sub>7</sub>H<sub>9</sub>N+C<sub>13</sub>H<sub>14</sub>O<sub>4</sub> (541,2) Ber. N 4,10, Gef. N 4,20.

Gılm Kamaı<sup>19</sup>) gibt in seiner Arbeit für den Schmelzpunkt des sauren Phthalesters des Äthylvinylcarbinols den Schmelzpunkt 105° an, da aber der Schmelzpunkt, wie unten gezeigt wird, 91—92° beträgt, so ist bei ihm Umlagerung in das Benzylaminsalz des sauren Phthalesters des primären Pentenylalkohols eingetreten.

#### Benzylaminsalz des sauren Phthalesters des Athylvinylcarbinols.

2,8 g saurer Phthalester des Äthylvinylcarbinols werden in 5 ccm Aceton gelost; zu dieser Losung gibt man eine solche von 1,2 g Benzylamin in 10 ccm Aceton Das Benzylaminsalz kristallisiert nach einiger Zeit aus und wird abfiltriert. Nach der Umkristallisation aus Aceton liegt der Schmelzpunkt des Benzylaminsalzes bei 91—92°

0,1220 g Subst.: 4,6 ccm trockn. N (16°, 730 mm). C<sub>7</sub>H<sub>9</sub>N+C<sub>13</sub>H<sub>14</sub>O<sub>4</sub> (341,2). Ber. N 4,10, Gef. N 4,28.

## Umwandlung des d-Athylvinylcarbinols in die Chloride.

Die gunstigsten Arbeitsbedingungen wurden an Hand von inaktiven Carbinolen zuerst untersucht. 2 g inaktives Äthylvinylcarbinol werden bei Anwesenheit von 2 g Pyridin mit 5,2 g Thionylchlorid zusammengebracht. Man erhitzt 30 Minuten lang auf 50°. Nach dem Erkalten wird ausgeäthert, die Ätherlosung mit Wasser gewaschen und der Äther abdestilliert. Bei 18 mm Druck gingen bei 36—58° 0,4 g uber. Der Rest zersetzte sich.

Derselbe Versuch wurde wiederholt, nur wurde beim Zersetzen mit Eis langer geschuttelt Bei 20 mm Druck ging bei 46° 1 g uber.

Wurde bei einem weiteren Versuch nach der Zersetzung mit Eis langer geschuttelt, also ½ Stunde, so erhielten wir bei der Destillation 1,3 g Chlorid.

Nachdem wir so die gunstigsten Bedingungen kennengelernt hatten, machten wir die Versuche mit dem optisch aktiven Athylvinylcarbinol.  $2 \, \mathrm{g} \, d$ -Athylvinylcarbinol ( $[a]_D = +10.1^\circ$ ) werden

<sup>19)</sup> C. 1932, I, 3047.

zu 2 g Pyridin gegeben. Unter Eiskuhlung läßt man 5,2 g Thionylchlorid (2 Mol) zutropfen. Nachdem 30 Minuten lang auf 50° erwärmt war, wird zuerst mit Eis zersetzt, dann mit verdünnter Salzsaure. Nach dem Verdampfen des Athers gingen die Chloride bei 18 mm Druck bei 58° uber. Ausbeute 1,5 g Chloride.

Derselbe Versuch wurde ohne Verwendung von Pyridin gemacht, 2 g d-Athylvinylcarbinol werden bei gewohnlicher Temperatur mit 5.2 g Thionylchlorid zusammengegeben und 15 Minuten stehen gelassen. Dann wird das Thionylchlorid abdestilliert; bei 21 mm Druck gingen bei 46° 1 g über.

Ein weiterer Versuch wurde noch mit 1 Mol Pyridin und 2 Mol Phosphortrichlorid ausgeführt. Bei der Destillation ging ebenfalls bei Verwendung von 2 g d-Athylvinylcarbinol 1 g über.

Die Chloride wurden in absolutem Alkohol polarisiert, der Drehwert war bei allen Versuchen 0°.

#### Umwandlung des l-Methylstyrylcarbinols in sein Chlorid.

Der Alkohol wurde nach der Vorschrift von K. Preiss hergestellt. Dieser hatte den Drehwert  $[a]_{\rm D}=-17,9^{\rm o}$  gefunden 1,5 g Carbinol mit obigem Drehwert wurde bei gewohnlicher Temperatur mit 4 g Thionylchlorid versetzt und kurze Zeit stehen gelassen. Nach dem Abdestillieren des Thionylchlorids ging das Chlorid bei 15 mm Druck bei 112° über. Ausbeute 1 g.

Bei einem zweiten Versuch wurden 1.6 g l-Methylstyrylcarbinol mit 0,5 g Pyridin (1 Mol) zusammengegeben und unter Eiskühlung mit 2 g Phosphortrichlorid versetzt. Man erhitzt 30 Minuten lang auf 50° und zersetzt wie bei den anderen Versuchen. Bei 16 mm Druck gingen bei 115° 0, 8 g uber.

Das Chlorid wurde in absolutem Alkohol polarisiert, der Drehwert war 0°. Daran anderte sich auch nichts, wenn an Stelle von Phosphortrichlorid Thionylchlorid mit Pyridin verwandt wurde.

### Strychninsalz des sauren Phthalesters des Aethylvinylcarbinols.

2,7 g saurer Phthalester des Aethylvinylcarbinols werden in 10 ccm absolutem Alkohol gelöst. Dazu bringt man eine Losung von 3,8 g Strychnin in 20 ccm absolutem Alkohol und engt im Vakuumexsikkator ein. Dabei kristallisiert das Strychninsalz aus. Es wird aus Alkohol umkristallisiert. Bei 158° beginnt das Strychninsalz zu sintern, schmilzt bei 166°.

Sollte bei einem Versuch überschüssige Estersaure vorhanden sein, so laßt sich diese ohne weiteres mit Aether ausziehen, da das Strychninsalz in Aether schwer löslich ist. 0,1556 g Subst.: 6,1 ccm trockn. N (16°, 750 mm).  $C_{21}H_{22}N_2O_2 + C_{13}H_{14}O_4$  (568,5) Ber. N 4,92, Gef. N 5,10 0,2816 g Subst. in absolutem Alkohol zu 10 ccm gelost, 2 dcm-Rohr.

 $a_{\rm D}=-0.60^{\rm o}$ ,  $[a]_{\rm D}=-10.6^{\rm o}$ ,  $[{\rm M}]_{\rm D}=-62.2^{\rm o}$ . Das Strychninsalz wird in derselben Art zerlegt wie das des Aethylpropenylcarbinols.

1,2896 g Subst. in absolutem Alkohol zu 10 ccm gelost, 2dcm-Rohr.  $a_{\rm D}=+0.12^{\rm o},~[\alpha]_{\rm D}=+0.59^{\rm o},~[{\rm M}]_{\rm D}=+0.9^{\rm o}.$ 

Daraus ergibt sich, daß die Spaltung des sauren Phthalesters des Aethylvinylcarbinols mit Strychnin nicht durchfuhrbar ist.

#### Strychninsalz des 1-Phthalesters des Aethylvinylcarbinols.

2,8 g l-Phthalester der aus dem Filtrat einer Spaltung der Estersaure mit Brucin gewonnen wurde, da sich hier die l-Komponente angereichert hatte, werden mit 3,8 g Strychnin in 20 ccm absolutem Alkohol versetzt. Nach dem Einengen im Vakuumexsikkator kristallisiert das Strychninsalz aus. Der Schmelzpunkt liegt nach wiederholtem Umkristallisieren aus Chloroform bei 166°.

0,2850 g Subst, in absol. Alkohol zu 10 ccm gelost, 2 dcm-Rohr.  $a_0 = -0.83^{\circ}$ ,  $[a]_D = -14.6^{\circ}$ ,  $[M]_D = -85^{\circ}$ .

### Darstellung von Methylphenylcarbinol.

Die Darstellung des Carbinols geschieht im Stickstoffstrom 24 g Magnesium werden in einem Rundkolben mit 200 ccm absolutem Alkohol überschichtet. Hierzu laßt man eine Losung von 140 g Methyljodid in 220 ccm Aether tropfen und erhitzt anschließend noch eine Stunde auf dem Wasserbad. Zu dieser Grignardlosung laßt man unter Kuhlung mit Kältemischung eine Lösung von 96 g frisch destilliertem Benzaldehyd in 100 ccm absoluten Alkohol tropfen Nach Zugabe des Aldehyds laßt man das Reaktionsprodukt noch eine Stunde bei Zimmertemperatur stehen und zersetzt dann zuerst mit Eiswasser, dann mit verdunnter Schwefelsaure. Die Aetherlosung wird abgehoben, mit Natronlauge gewaschen und der Aether abdestilliert. Bei 12 mm Druck ging der Alkohol bei 94° über. Ausbeute 80%.

## Brucinsalz des sauren Nitrophthalesters des Aethylvinylcarbinols.

Zu 1 g saurem Nitrophthalester des Aethylvinylcarbinols (Schmelzpunkt 136°) wird 1,7 g Brucin in 5 ccm Benzol gebracht. Die Estersäure wurde in 10 ccm Benzol gelöst. Nach

einiger Zeit fallt das Brucinsalz aus Nach dem Umkristallisieren aus Benzol liegt der Schmelzpunkt bei 155°. Das Brucinsalz wird 2 Tage im Vakuumexsikkator getrocknet.

0,1588 g Subst.: 0.5890 g CO<sub>2</sub>, 0.0904 g H<sub>2</sub>O. C<sub>23</sub>H<sub>26</sub>N<sub>2</sub>O<sub>4</sub> + C<sub>13</sub>H<sub>12</sub>NO<sub>6</sub> + C<sub>6</sub>H<sub>6</sub> (751,4) Ber C 67.07 H 6.04. Gef. C 66.81 H 6.26.

0,1642 g Subst. in absol. Alkohol zu 10 ccm gelost, 2 dcm-Rohr.  $a_D = -0.41^\circ$ ,  $[a]_D = -12.5^\circ$ ,  $[M]_D = -95.8^\circ$ .

## Benzylaminsalz des sauren Nitrophthalesters des Aethylvinylcarbinols.

1 g saurer Nitrophthalester des Aethylvinylcarbinols wird in 6 ccm Aceton gelost und mit 0,4 g Benzylamin in 4 ccm Aceton gebracht. Nach einiger Zeit kristallisiert das Benzylaminsalz aus. Schmelzpunkt des Rohprodukts 110—111°. nach dem Umkristallisieren aus Aceton liegt der Schmelzpunkt bei 112°.

0,1578 g Subst.. 9,1 ccm trockn N (19°, 728 mm).  $C_7H_9N + C_{13}H_{13}NO_6$  (586,2) Ber. N 7,22, Gef. N 7,59.

## Brucinsalz des sauren Nitrophthalesters des Aethylpropenylcarbinols.

3 g saurer Nitrophthalester des Aethylpropenylcarbinols (Schmelzpunkt 196°) werden mit 4,8 g Brucin in 20 ccm Benzol zusammengegeben Nach kurzer Zeit scheidet sich aus der gelb gefarbten Losung ein fester Korper aus, der abfiltriert wurde. Schmelzpunkt 194°, Ausbeute 2,8 g Diese Substanz ließ sich aus Methylalkohol umkristallisieren und schmolz dann bei 197°.

0,1250 g Subst.: 0,2788 g CO<sub>2</sub>, 0,0655 g H<sub>2</sub>O — 0,1484 g Subst.: 8,6 ccm trockn. N (17°, 755 mm)

Gef. C 60,85 H 1,86 N 6,59

Die Analyse stimmt auf die Formel  $C_{31}H_{31}N_3O_9 + 2CH_3OH$  (655,3) Ber. C 60,61 H 6,01 N 6,45

Es handelt sich um das Brucinsalz der 5-Nitrophthalsaure, das mit 2 Molekulen Methylalkohol kristallisiert.

Zum Vergleich stellten wir aus 1 g Nitrophthalsaure das Brucinsalz her. Dieses hatte nach wiederholter Umkristallisation aus Methylalkohol den Schmelzpunkt 197°, Mischschmelzpunkt mit obigem Brucinsalz 197°. Beide Brucinsalze farben sich beim Liegen an der Luft gelb

0,1781 g Subst. in absol. Alkohol zu 10 ccm gelöst, 2 dcm-Rohr.  $\alpha_{\rm D} = -0.52^{\circ}$ ,  $[\alpha]_{\rm D} = -14.6^{\circ}$ ,  $[{\rm M}]_{\rm D} = -96^{\circ}$ .

Beim Zerlegen des Brucinsalzes mit verdunnter Sodalosung

unter Chloroform fiel beim Ansauern der Sodalosung Nitrophthalsaure mit dem Schmelzpunkt 210° aus. Beim Verdampfen der Chloroformlosung blieb eine Substanz zuruck, die nach Umkristallisieren aus Benzol bei 171—172° schmolz. Es handelt sich um Brucin.

Nach langem Stehen kristallisierte im Filtrat obigen Brucinsalzes eine weitere Substanz, deren Verunreinigungen mit Aether entfernt wurden. Die Substanz war in Alkohol, Chloroform und Benzol spielend leicht loslich. Schmelzpunkt des Rohproduktes 86°. Die Substanz wird aus Essigester, dem etwas Petrolather zugefugt wurde, umkristallisiert Der Schmelzpunkt liegt nach dem Umkristallisieren bei 96°.

```
44,5 mg Subst . 104,8 mg CO<sub>2</sub>, 24,5 mg H<sub>2</sub>O. 
C<sub>23</sub>H<sub>26</sub>N<sub>2</sub>O<sub>4</sub> + C<sub>14</sub>H<sub>15</sub>NO<sub>6</sub> (687,5). Ber C 64,61 H 6,01. 
Gef. C 64,52 H 6,13.
```

Es handelt sich um das Brucinsalz des sauren Nitrophthalesters des Aethylpropenylcarbinols.

0,0990 g Subst in absol. Alkohol zu 10 ccm gelost, 2 dcm-Rohr.  $\alpha_{\rm D} = -0.26^{\circ}$ ,  $[\alpha]_{\rm D} = -15.75^{\circ}$ ,  $[{\rm M}]_{\rm D} = -94.46^{\circ}$ .

Hat man aber einen Impfkristall und impfte die Lösung des sauren Nitrophthalesters mit Brucin mit diesem Impfkristall an, so erhalt man sofort das Brucinsalz des sauren Nitrophthalesters des Aethylpropenylcarbinols.

## Brucinsalz des sauren Nitrophthalesters des primären Pentenylalkohols.

0,0957 g saurer Nitrophthalester des primaren Pentenylalkohols werden in einem 10 ccm Meßkolbchen mit 0,1602 g Brucin in absolutem Alkohol gelöst und die Drehung bestimmt. (2 dcm-Rohr).

0,2559 g Subst. 
$$\alpha_{\rm D} = -0.65^{\circ}$$
,  $[\alpha]_{\rm D} = -12.7^{\circ}$ ,  $[{\rm M}]_{\rm D} = -94.6^{\circ}$ 

Das Brucinsalz der Estersaure wurde auch für sich isoliert. 0,9 g saurer Nitrophthalester (Schmelzpunkt 125°) werden in 10 ccm Benzol gelost und fügt zu der Losung eine solche von 1,6 g Brucin in 5 ccm Benzol. Nach einiger Zeit kristallisiert aus der gelbgefarbten Losung das Brucinsalz aus, dessen Schmelzpunkt nach dem Umkristallisieren aus Benzol bei 129—130° liegt. Das Brucinsalz wird 3 Tage im Vakuumexsikkator getrocknet. 52,85 mg Subst.: 80,6 mg CO<sub>2</sub>, 18,4 mg H<sub>2</sub>O.

 $C_{23}H_{26}N_2O_4 + C_{13}H_{13}NO_6 + C_6H_6$  (751,4) Ber. C 67,07 H 6,04. Gef. C 66,90 H 6,26.

0,1455 g Subst. in absol. Alkohol zu 10 ccm gelöst, 2 dcm-Rohr.  $a_{\rm D}=-0.57^{\rm o},~[a]_{\rm D}=-12.7^{\rm o},~[{\rm M}]_{\rm D}=-95.5^{\rm o}.$ 

Für die freundliche Stiftung von Acrolein und Crotonaldehyd mochte ich der IG Hochst am Main aufrichtig danken.

## Lebenslauf.

Ich, Carl Kubitzky, wurde am 10. April 1909 als Sohn des verstorbenen Direktors Paul Kubitzky in Blumenau (Schlesien) geboren Ich besuchte die Oberrealschule in Reutlingen, wo ich mir im Marz 1928 das Reifezeugnis erwarb Im Sommersemester 1928 begann ich in Tubingen das Studium der Chemie und legte dort im Juli 1950 das erste Verbandsexamen und im Juli 1931 das zweite Verbandsexamen ab. Von diesem Zeitpunkt ab war ich mit vorliegender Arbeit beschaftigt.

# Beiträge zur Entwicklung der Unffassungsfähigkeit für komplere Sachverhalte bei Kindern des 10.—14. Lebensjahres

Inaugural=Dissertation
zut Erlangung der Doktorwürde
einer Hohen Philosophischen Fakultät
der Eberhard-Karls-Universität
zu Tübingen

Vorgelegt von Karl Richard Junge aus Oresden

# Zum Druck genehmigt von der Philosophischen Fakultät der Universität Tübingen

Dekan Prof Dr Haering Referent Prof Dr. Kroh

Tag der mundlichen Prüfung 28 Juli 1932

Meinen Eltern gewidmet!

## Inhaltsverzeichnis

| I.    | . Problemstellung und theoretische Voraussezungen            | Cente          |
|-------|--------------------------------------------------------------|----------------|
| II.   | Methodische Borfragen und Berfahren der Untersuchung         | 11             |
|       | genwarf                                                      | I I<br>I 2     |
|       | 3. Das Untersuchungsverfahren                                | 16             |
|       | a) Bersuchspersonen                                          | 16             |
|       | b) Durchführung                                              | 17             |
|       | c) Versuchsmaterial                                          | 17             |
| III.  | Unalysc und Ergebnisse im einzelnen                          | 21             |
|       | Gegenständliche und sinndeutende Auffassungeleistungen:      | 22             |
|       | 1 Die 10jährigen                                             | 22             |
|       | 2 Die 11 jahrigen                                            | 25             |
|       | 3 Die 12jährigen                                             | 30             |
|       | 4 Die izjährigen                                             | 33             |
|       | 5 Die 14jährigen                                             | 37             |
| IV.   | Allgemeine Entwicklung der Auffassungsfähigkeit für komplere | J              |
|       | Sachverhalte (Zusammenfassung)                               | 41             |
| Liter | ratur                                                        | <del>4</del> 9 |
| Lebe  | rislauf                                                      | ar.            |

## Problemstellung und theoretische Voraussezungen

Borliegende Untersuchung bebandelt das Problem der Iluffagungs-fähigkeit fur komplere Sachverbalte in ihrer Entwiklung bei Schulern und Schulerinnen der Volksschule

Tabei gebt das Torschungsintereste vornehmlich auf die Verausarbeitung von tippiden Cutivicklungslaufen in den individuellen Auftassungsweisen der Kinder für dargebotene Obsekte der Wirklichkeit Die Untersuchung der Entwicklung der Auffassungsfabigkeit verzweigt sich in zwei einander innig durchdringende Tragenkreise, deren einer mehr im Problem der rein gegenstandlichen Wahrnehmung, deren anderer in der Frage nach der Interprestation von sinnbezogenen Wirklichkeitsaussichten zentriert ist

Der ganze Problemberhalt weist zwangslaufig auf den Zusammenhang, der in der alteren Pspchologie mit dem Begriff der Upperzeption bezeichnet wird Es geht hier um eine Aufhellung der verstehenden Leistung des Menschen, um die Wirklichkeitserfassung, das sinnvolle Einbeziehen der Umwelt in den individuellen Erlebniszusammenhang Psychologisch gesehen, bedeutet dies ser Vorgang eine Aufnahme neuer, empirsch gegebener Inhalte zu bezeits schon gefestigten und geklärten Bewustseinsinhalten Inwieweir das einzelne Individuum nun imstande ist, diese sowohl gegensfandlich eis als auch sinndeutende Interpretation der Wirklichkeit vorzunehmen, ist von dem zeweiligen Entwicklungsstand des Bewustseinsamferenzierung und der Reichhaltigkeit an individuellen Bewustseinsinhalten ab hangig Un erster Stelle ist die grundlegende Frage zu beantworten, auf Grund welcher Boraussehungen eine apperzipierende Leistung im menschlichen Sinne überhaupt möglich ist

Diese Frage ist keine geringere als die Kants nach den Wesensgrundlagen gegenstandlicher Wahrnehmung und Erkenntius, die Fragenach der kastegorialen Bewußtseinseinheit ist es dem Menschen moglich, die Wirklichkeit irgendwie differenziert und gegenständlich zu erfassen. Wir unterscheiden Personen und Gegenstande, bringen dieselben in irgendwelche Beziehungen zueinander und erhalten somit ein bestimmt geordnetes Bild der uns borgegebenem Wirklichkeit. Diese Leistung ist nur möglich auf Grund unserer kategorialen Bewußtsemsstruktur, die gleichsam ein Nes von gestigen Sinnbändern darsstellt, mit dem wir die einzelnen Sachverhalte der Erschemungswelt gegensständlich und sinnhaft zu erfassen imstande sind Unser theoretisches Bewußts

sem ift zuden: ein Gefuge logischer Funktionen, durch deren Uktivierung die Empfindungs, Wahrnehmungs und Gefuhlsgehalte geformt werden

Ueber diese allgemeine Voraussetzung hinaus, die mit dem menschlichen Bewußtsein schlechthin gegeben ist (weshalb man sie auch als apriorische Bewußtseinsstruktur bezeichnet), wirken nun noch andere Faktoren: So hangt die konkrete Urt und das Ausmaß der Wirklichkeitsersassung auch von dem Grad der psychisch zgeistigen Reise, d.h von dem Grade der zeweiligen Differenziertheit der Bewußtsseinstruktur ab. In dem psychischen Vorgang dieser Differenzierung lassen sich indessen auch generelle Bezüge und Abläufe, lassen sich empirisch auch allgemeine überindividuelle Gesetze kestellen. Der Herausarbeitung wesenklicher Etappen dieses psychischen Entwicklungs= und Differenzierungsprozesses soll gerade folgende Untersuchung im besonderen dienen

Sodann aber hangt die jeweilige Durchgliederung ei= nes identischen Wirklichkeitsausschnittes immer auch bon dem bereifs borhandenen, also früher erworbenen individu: ellen feelischen Erlebniszusammenhange ab Diefer ift aber bei kaum zwei Menschen derselbe Je nach der Erlebnisfülle oder Cilebnisarmut, den inneren und außeren Erlebnisbedingungen vermag der einzelne mehr oder wennger diese oder sene Sinnbezüge in einem Wahrnehmungszusammenhange zu erspahen Da wir nicht nur gegenständlich erfassende Wesen sind, denen es bloß auf einen theoretischen Sinn ankommt, sondern mit der Totalität unseres Seins zu allen Dingen der Wirklichkeit in Beziehung treten können, so wird ohne weiteres verständlich, daß es uns nicht nur um eine theoretische Aufgliederung und Durchformung der Wirklichkeit gehen kann, sondern wir mussen über die rein gegenständliche Interpretation unserer Erfahrungswelt hinaus auch den wertenden, sinndeutenden Elementen in den Auffassungsvorgängen unsere Aufmerksamkeit zuwenden. In den wenigsten Källen läßt sich dabei eine reine Scheidung von mehr gegenständlichen und mehr sinndeutenden Interpretationen treffen.

Ein Wahrnehmungssachverhalt enthalt für einen erlebenden und erkennenden Menschen nicht nur Dinge und Personen, Eigenschaften, Betregungszusammenhange, Formen und Qualitäten Im Ausdrucksbild der Menschen nehmen wir ganz unreflektiert Gemütsäußerungen wahr und zwar Gemütsbetregungen spezieller Art, se nach dem Ausdruckscharakter des Wahrnehmmungsbildes Sonnt lassen sich die Beziehungen der Menschen untereinander und die kätigen und leidenden Beziehungen zu den Dingen nicht auf rein gegenständliche Kategorien zurücksühren Das Wahrnehmungsbild enthüllt uns se nachdem ebenso das Wollen, die Absicht und planvolle Ueberlegung wie das Erleiden und Betroffenwerden der Mitmenschen.

So stellen alle die Vorgänge gegenständlicher und sinndeutender Wahreinehmung ein schwer aufhellbares Geflecht apperzeptiver Prozesse dar, die mit dem Begriss rein assoziativer Leistungen nicht gedeckt werden können. Ussoziative Leistungen sind vornehmlich Gedächtniswirkungen, in denen das Mos

ment aktiver Durchformung und Durchgliederung der einzelnen Sachverbalte ganz in den Hintergrund treten kann.

Wenn man früher die hoheren geistigen Vorgange im Menschen auf tem assoziativem Wege zu erklären versucht bat, so kann doch gesagt werden, daß in der neueren Psychologie der Mensch weit mehr als ein aktives, sinnerledemdes und sinnschaffendes Wesen angesehen wird, in dessen Leistungsstruktur Ussoziationen natürlich vorkommen, aber keine einscheidende Rolle spielen. Besonders bedeutsam ist es, daß schon die einsachen Wahrnebmungsvorgänge, in denen assoziative Unschlüße, assoziative Verbindungen recht häusig vorkommen mögen, in ihrem eigentlichen Kern doch höhere geistige Leistungen einbalten, so Butteile und Schlusse, Vergleiche und Unterscheidungen und verschiedene andere sinndeutende und wertende Leistungen der Seele

Eine große Schwierigkeit in der Erforschung der Entwicklung der Husfassungsfahigkeit liegt nun aber in der Tatsache beschlossen, daß wir den Wahrnehmungs- und Erlebniszusammenhang nur insolveit erakt nachweisen konnen, als er sich in Worten uns mitteilt Go mussen wir uns von pornherem im klaren sein, daß die Entroicklung der Huffassungsfähigkeit für tomplere Sachberhalte nicht an sich in strenger Jolierung berausgestellt werden kann, sondern daß immer auch die Entwicklung der Kabigkeit. Wahrnchmungs: und Erlebniszusammenbänge in Worte zu fassen, mituntersucht wird Wenn wir nicht weiter auf diese umere Schwierigkeit unserer gangen Untersuchung eingehen und ihr kein prinzipielles Gewicht beilegen, so tun wir es in der Ueberzeugung, daß das flare gegenständliche und sinndeutende Erjaffen vielleicht erst im Medium der Sprache seine faßbare Gliederung erfabrt, so dag die begriffliche Formulierung gleichsam eine Spiegelung der Bewußtseinsdifferenzierung gibt. Und wenn sprachliche und gegenständliche Kategorien nicht ganz zusammenfallen, was sich bei der Auswerfung unserer Ergebnisse ohne weiteres dartun wird, so muß doch immer wieder gesagt werden, daß die Sprache viele inhaltliche Bezüge zu enthillen und zu erfassen vermag, die durch das grobe Netz allgemeiner Begriffe und Kategorien hindurchfallen murden. Gerade die finndeutende Interpretation der Bahrnehmungssachverhalte ift eigentlich nur im fprach lichen Bedeutungenes möglich.

Em anderer Weg zur Erkennung der individuellen Auffassungs- und Erlebnisweisen wäre der über die zeichnerische und malerische Wiedergabe des Sesehenen Ihm wäre ein höherer Grad von Unmittelbarkeit eigen, zugleich auch ein höheres Maß der Unreflektiertheit, was besagen würde, daß wir damit eben das unmittelbare Erleben der Wirklichkeit und die Fähigkeit, dasselbe künstlerisch wiederzugeben und zu gestalten, weit mehr untersuchten als die Fähigkeit zu gegenständlicher und sinndeutender Interpretation. Daraus erhellt, daß unsere Blickeinstellung wesenssich auf eine theoretische Kähigkeit abzielt, d. h auf die Entwicklung von Leistungsstrukturen, in denen das Theoretische ein wesenslich integrierendes Ferment darstellt.

## Methodiiche Vorfragen und Verfahren der Untersuchung

## 1. Etand des Problems in der pjochologischen Forichung der Gegenwart

Um Mit und Charafter unserer Untersuchung noch mehr bervorrieten at lanen und un einzelnen nabet zu beleuchten und zu rechtferigen, ei auf eine Neibe fruberer Untersuchungen bingewiesen, mit denen die unfrige einen engeren Zusammenbang aufweist Dabei waren vor allem zu nennen

- 1 Billiam Stern Die Ausjage als geiftige Leiftung und als Berborsprodutt 1).
- 2 Erich Edrobler. Die Entwicklung der Auffassungskategorien beim Schultmee 4)
- 3. Gerbard Pfabler. Schuleraussagen uber eine Ernithandlung .)
- 4 Friedrich Berger. Beitrage gum Problem der tategorialen Babrnehmung und seiner padagogischen Bedeutung 4)

Es ift nicht überflussig, diese eben genannten Untersuchungen fur; nach ibrer Abzweckung und Methode zu charakterisieren

#### 1. Billiam Etern

Er untersuchte Schuler und Schulerinnen im Alter von -- 15 Jahren Bon jeder dieser Altersstufen wahlte er je feche Schuler und Echülerinnen aus (2 gut., 2 mittel- und 2 schwachtegabte: Diesen wurde ein farbiges Bild eine Minute lang exponiert, worauf jede Bersuchsperson, einzeln vorgenommen, über das Borgegebene zunächst frei berichten mußte Rach Ablauf einer Woche nahm Stern dieselben Bersuchspersonen nochmals vor und stellte auf Grund des Berhors gebundene Aus fage) den in der Erinnerung guruckgebliebenen Taibestand des Beokachteten fest Als wesenkliches Ergebnis seiner Untersuchung erhalt er der Einwicklungsstadien (Substanzs, Aktions und Relationsstadium) So glaubte er die wesentlichen Phasen in der Entwicklung und Differenzierung der Ausfassungsstruktur erfast zu haben

#### 2 Erich Echrobler

Im allgemeinen schließt, er sich eng an Stern an Er untersucht Swiler des -- 13 Lebensjahres Bon jeder Altersftufe werden drei Rinder mit den Begabungsgraden gut, mittel und schwach ausgewahlt Schröbler varuert nun die Untersuchungs-

<sup>1)</sup> Beitrage zur Pfnchologie der Aussage Herausgegeb v William Storn 3 Beft, I Teil, Leipzig 1904

<sup>2)</sup> Die Entwicklung der Auffassungskategorien beim Schulkinde Leipzig 1912

<sup>3)</sup> Zeitschrift für angew Psinchologie XXVII, 1926 E 449—510
4) Zeitschrift für Psinchologie Bo 110—111 (S 140—1-5 2 Teil, Bd 111)
Kür unsere Problemstellung kommt vor allem der zweite Teil dieser Arsbeit in Frage Die Entwicklung der Auffassungsformen für seelisch gesetige Gegebensbeiten während der Reisezeit

methode, indem ei sich nicht nur auf die zweidimensionalen Objekte (Bilder) besichtendt, sondern zum dreidimensionalen, zum korperlichen Gegenstand übergeht In der Art der Feststellung der Aussagetatbestande trifft Schrobler ebensalls eine Eriveiterung Neben dem auf Stern scher Grundlage durchgesuhrten Bericht und Verhor wendet er noch die freie und die geleitete Beobachtung an Dabei werden die Aussagen über das Vorgegebene nicht nach Absauf der Erpositionszeit gedachsins maßig wiedergegeben, sondern innerhalb dieser Die Versuchsperson wird dahingehend instrumert, während der Betrachtung des Vorgegebenen über dasselbe auszusagen, zu erzahlen Im Falle einer freien Beobachtung kann das Kind freiweg erzahlen, hingegen der der geseiteten Beobachtung werden gewisse Kichtungsimpulse erfelt, die den Gang der Beobachtung am vorgegebenen Objekt im voraus sichon auf gewisse Kategorien hinlenken sollten Schrobler sieht seine Ausgaeproblems interessiert gestang ist mehr an der Padagogischen Bedeutung des Aussageproblems interessiert als an der psychologischen, die der Stern besonders in den Vordergrund tritt

#### 3 Gerhard Pfahler

Bei dieser Untersuchung wurde erstmalig ein Stuck Schulleben demonstriert "Die Untersuchung stellte sich der allen Dingen die Aufgade, den Unterschied des kindlichen Beihaltens in einem Wirklicheitsbersuch den no dem in den gebräuchlichsischen Beiveils sie der Beitrachten zu sinden "5) Pfabler wollte, wie er selbst sagt, den Beweis für die Durchsührbarkeit der fruher angezweiselten Ernstversuch deringen Das Berhalten des Kindes dei der Betrachtung von Bildern sei ein anderes als beim Ernstversuch Die starke Ufsekteiligung, die Beodachtung und Aussage stark beeinflußt, fand besondere Berucksichtigung der der Ausarbeitung und Firserung seines Versuches Die Personen seiner Ernsthandlung waren selbst Schuler der betreffenden Anstalt Det grundlegende Gesichtspunkt, der ihn bei dieser Untersuchung leitete, subrt dahm "Bei allen Aussagen uber Handlungen und Geschehnisse einsenbeicher Urt wird die richtige kausale Ausammenordnung der einzelnen Elemente der Handlung das Entscheidende sein" bundliche keitrag zur Anschließend wurde ein Erganzungsversuch mit Erwachsen Vertrag zur Psychologie der Zeugenaussagen liefern

#### 4 Friedrich Berger

Bei der Untersuchung kand erstmalig der Film Verwendung Der Film bot ein möglichst reichaltiges Material, das nach seiner Erscheinungsweise der sebensialben Wirklichkeit, deren Ausstalfung und Verarbeitung untersucht werden soll, am nächsten kommt Es handelt sich, wie Berger ausstührt, weniger darum, die Ausstages und Erimerungskähigkeit zu prusen, als vielinehr darum, die intellektuelle, sachliche Auffassungskähigkeit sowie derem Entwicklung und Differenzierung setzustellen Insbesondere galt es, das Verstehen seelisch-geistiger Gegebenheiten in der Neisezeit, d h in der Zeit dom 10—20. Lebensjahr, zu untersuchen In der Instruktion wurde die Aufgabe gestellt, das Gesehene so wiederzuerzählen, daß ein anderer, der keiner Keinstins dom Dargebotenen habe, sich ein anschauliches Bild davon machen könne Die Untersuchung von F Berger zeigt deutlich, wie die gegenständliche und sundeutende Auffassung eines identischen Anschauft von Altersstufe zu Altersstufe sich andert Go ereignete sich, daß dem Zehnschies von Ultersstufe zu Altersstufe sich andert Go ereignete sich, daß dem Zehnschiegen einen Jartlichen Ubschied dar stellte, als Streit dzw als bloßes Handes und Küßezeigen vorkam

## 2. Begründung unseres eigenen Untersuchungsversahrens

Nach dem Vorgang von F Berger, dem sich unsere Untersuchung in besonders enger Weise anschließt, aber auch nach den übrigen Untersuchungen im Gebiete der Entwicklung der Auffassungs- und Wahrnehmungsfähigkeit, scheint es erwiesen, daß die Vorlegung eines bestimmten, unter gleichen for-

<sup>5)</sup> a.a D. Gerte 450.

<sup>6)</sup> aa D. G. 473.

malen Bedingungen dargebotenen Materials gestattet, die Auffassungsweisen verschiedener Altersstufen generell zu untersuchen denn immer kann mit einer petvissen Gültigkeit von der Wiedergabe des wahrgenommenen und gedeuteten identischen Sachverhaltes ein Ruckschluß geran werden auf den Grad der Entwicklung der gegenständlich-wahrnehmenden und sundeutenden Bewußtsseinsstruktur.

In einzelnen haben wir noch zu begrunden, weshalb unser Untersuchungsverfahren als identisches Wahrnehmungsmaterial nicht ein Bild, nicht plastische Gegenstände, nicht aktuelles Leben selbst, sondern den Kilm wählte.

Das Bild, das Stern seinen Versuchspersonen erponierte, ist, wenn es als Abbild der Wirklickeit dienen soll, zu weinig korperlich. Seine Startbeit entspricht zu weinig dem tatsachlichen Leben In dieser sesten raumlichen zuord nung des Bildes kann nur ein einziger Ausschnitt aus der konkreten Welt dargeboten werden, von einem bestimmten Handlungsablauf ist nur ein einziger Augenblick sestzebalten, der, obwohl er ganzlich ohne Jusammenbang dastebt, doch zugleich verschiedene Erlebnisseiten zum Ausdruck bringen soll.

Wenn wir demgegenüber die Verwendung des dreidimenstonalen Wahrnehmungsmaterials, des Körpers näher ins Auge fassen, so ware zwar zuzugeben, daß es entschieden klarer, plastischer und lebensnaher wirkt als das
Vild und so zur Betätigung von weiteren Bewußtseinskategorien Unlaß gibt
Allein die räumliche Umgebung, in der dreidimenstonale Objekte bei Versuckzzwecken dargeboten werden, dürfte oftmals nicht der Lebenswirklichseit ents
sprechend sein. Zudem ware hier noch zu bedenken, daß diese dargebotenen
Objekte in sich zwar körperlich und lebendig sein mögen, daß aber andere
wesentliche Aussalfungskategorien dabei nicht aktiviert werden können, weil
die Beziehungen — und nicht nur die äußeren Beziehungen — der lebenden
Wesen aufeinander und auch die durch Gefühle und Wolsen hervorgerusenen
Zusammenhänge besonders für die sundeutende Aussalsungskahigkent von
entscheidender Bedeutung sind.

So war man schließlich auf den Gedanken gekommen, ein Skück konkretes Leben darzubieten Dem Bildobjekt gegenüber, das ein räumliches Nebeneinander verkörpert, wird nun ein zeitliches Nacheinander vorgeführt, das durch die Verwendung des Dialogs einen erhöhten Wirklichkeitscharakter erhalten soll. Der Gedanke als solcher dürfte durchaus anzuerkennen sein, allein mit Bezug auf die Durchführbarkeit können wir Bedenken nicht gänzelich ausschalten. Fordert doch der Iweck des Versuchs, daß ein bestimmtes Unschauumgsmaterial unter gleichen formalen Bedingungen wiederholt vorgeführt werden muß Sind aber diese Voraussehungen beim Ernstversuche erfüllbar? Wenn auch die Szenerie, wie die terkliche Bearbeitung und Besehung der Rollen genau festgelegt sind, so dürfte völlige Gleichheit der Varbietungen kaum erzielt werden können. Denn unzweiselhaft wird der jeweilige Verlauf und der damit verbundene Eindruck wesentlich von der wechselnden psychischen Hatung dei Varsteller im Ungenblicke der Vorsührung, wie auch von der Umgebung, in der die Szene eingebaut ist, abhängig sein Man braucht nur

an die Darbietung eines Buhnenstückes zu denken, wobei jede Auffuhrung ibe eigenes Gepräge erhält.

Im der Wahl der Unschauungsobjekte ging man deshalb zum Film über. wie er bei Berger erstmalig Verwendung fand Auch wir gebrauchten zu unserer Untersuchung den Tilm Der Film ift in vieler Beziehung geeigneter als das bisher angewandte Material Durch die Gzenenbewegtheit, die Uttion der Personen, ist eine lebendige Kopie der Wirklichkeit gegeben Was das dreidimensionale Objett, den Gegenstand, dem Bilde gegenüber wirklichkeitsnaber, plastischer macht, wird bei dem Film durch die lebendige Aufeinanderfolge der Grenen innerhalb eines bestimmten Handlungsablaufes, durch die tatsachlich vorgefuhrte Ution ersest Was nun die Nachteile der Verwendung des Films angeht, so sei vor allen Dingen auf die geforderte Auffassungsspanne hingewiesen, da immer eine großere Ungahl verschiedener Unschauungsmomente im raschen Ablauf am Auge vorbeigleitet. Die rasche Aufeinanderfolge der emzelnen Teilfaktoren eines Handlungszusammenhanges spielt namentlich für jungere Kinder beim Erfassen des Tatbestandes eine erschwerende Rolle Die in einem raumlichen Rebenemander in rascher Folge Sahinfließende Handlung fordert von dem auffassenden Bewußtsein nicht nur eine erhebliche Auffassungsweite, sondern auch die genaue Beachtung des einzelnen Augenblicks ini Gesamtgefuge des Zusammenhangs, was eine größere Ronzentrationsfahigkeit und die Uttivierung von tomplizierteren Relationskategorien voraussett. Bei der Auswahl des Mairials ist daber von vornherein besonders auf diesen Gesichtspunkt zu achten und Rucksicht zu nehmen auf Die seweilige Bewußtseinsspanne der Altersstufe

Wir mussen noch kurz auf die verschiedenen Arten der Feststellung des Aufgefaßten, seiner Kundgabe und Darstellung zuruckkommen Die Versucksperson muß in irgendeiner Form über das Erlebte berichten In den genannten Untersuchungen wurde dabei in verschiedener Weise verfahren So verwendete Stern die freie Aussage (Vericht) und die gebundene Aussage (Verhör), Schröbler die freie Bevbachtung und die geleitete Bevbachtung, wobei die Aussage während der Betrachtung erstattet werden mußte, Pfahler verwandte das Protokoll und den Fragebogen und Berger die spontane Riederschrift

Es sei hier im voraus schon bemerkt, daß wir uns der Methode Bergers anschließen und die spontane Niederschrift fordern Ein grundlegender Gesichtspunkt muß zunachst dei allen derartigen Methoden beachtet werden: es handelt such mamlich bei dem Erfassen des tatsächlich Erlebten, d h bei der Uuswertung, in welcher das in der mündlichen oder schriftlichen Objektivation Vorhandene zu deuten versucht wird, nur um ein mittelbares Erfassen

Die Auffassung des vorgegebenen Mater als spiegelt sich in der sprachlichen Darstellung Nun zeigen sich aber bei der sprachlichen Darstelsung verschiedene Schwierigkeiten: Die Technik der sprachlichen Darstellung ist immer individuell an die seweilige psychische Entwicklungs- und Begabungsstufe gebunden Sprachfähigkeit und Sprachfertigkeit sind nicht in solch identischer Weise mit der Struftur des Bewußtseins gegeben, wie der Upparat gegenstandlicher Rategorien Co wird; B die Darstellung dem tatfachlich Erlebten um fo weniger adaquat sein, je junger das Kind nit Auf Grund des eben Angefubrten bliebe also noch die Möglichkeit, von der schriftlichen Objektivation abzuseben und zur mundlichen überzugehen, denn in mundlicher Meuferung zeigt sich oft vieles mehr und die unwillfurliche Mimit offenbart manches, was bei der schriftlichen Darstellung wegfällt Ein derartiges Verfahren in der Keststellung des Tatbestandes ware aber in unserem Kalle technich nicht aut durchfuhrbai gewesch, batten wir doch bei der Untersuchung jeder Klasse, bei gleichzeitiger Darbietung des Kilms, die einzelnen Rinder besonders ausfragen, d b aber, un ungleichen geitlichen Abstande von der Parbietung verboren muften hiergegen pricht auch die gange psiechologische Ungewebnben der Ausfragestuation Wollen wir fernerbin ein relativ genaues Erfassen des unmittelbar am Unschauungsobjett Erlebten ermoglichen, fo muffen wir jede Beeinflussung durch etwaige Unterhaltung über das Dargebotene und alle Emwirkungen seitens anderer Momente des Sibullebens verhindern. Aus diesen Erwagungen beraus kamen wir dazu, im unmittelbaren Unschluß an die Darbietung die Wiedergabe des Erlebten gu fordern

Schröbler laßt die Versuchsperson wahrend der Betrachtung des Aussageobjektes berichten Auch diese Methode ware fur uns undurchfuhrbar gewesen, einmal, weil die Aussage dem Ablauf des Filmes nicht folgen kann, zum andern ware dann fur jedes einzelne Kind eine besondere Filmvorführung notig geworden Es handelt sich überdies bei unserer Untersuchung auch nicht eigentlich um die Prufung der Aussages und Erinnerungsfahigkeit, sondern vielmehr um die Art der Aussassischung eines gewissen vorgegebenen Wirkslichkeitsverhaltes

In der Beurteilung und Auswerfung muß noch auf folgende schon früber angeführte Tatsache hingewiesen werden, die ihrerseits wiederum zine relativ genaue Wertung der Einzelaußerungen bedingt Die Tatsache, dag wir infolge der sprachlichen Darstellung den eigentlichen Inhalt eines seelischen Erlebnisses nur mittelbar erfassen konnen, bringt es mit sich, daß namentlich bei jungeren Amdern die sichere Feststellung ihrer seelisch-geistigen Erlebnisse besonders erschwert wird Die Schwierigkeit wird vor allen Dingen dann besonders deutlich, wenn wir uns überlegen, daß die sprachliche Formung eines Erlebnisses immer auch eine richtige, d h adaquate Unwendung der entsprechenden Begriffe verlangt Richt in jedem Falle gelingt dies aber dem Schulkind Bielleicht ift bei jungeren Rindern der Wortschaft zu gering, um für alle Erlebnisseiten entsprechendes einseinen zu können, oder die Technik der schriftsprachlichen Darstellung ist noch zu wenig geubt Beides durfte aber zu gewissen Untlarheisen der Wahrnehmungsaußerungen fuhren, die Form und Inhalt der Erlebnisse und Wahrnehmungen verdunkeln mußten oder aber in einem falschen Lichte erscheinen ließen

Indessen durfen wir nochmals bekonen, was wir schon in unseren methodischen Vorerwägungen getan haben, daß es im Wesen des Menschen, der ein impischer Sprachwesen darstellt, begründet ist, wenn wir die Entwicklung seiner gegenständlichen und sinndeutenden Auffassungsfähigkeit durch das Medium der Sprache hindurch erfassen Es gibt bedeutende Philosophen und Pinchologen, denen es fraglich erschent, ob gegenständliche Strukturen überhaupt anders zur klaren Gliederung kommen können, als vermittelst der Sprache. Die Verwendung der Sprache zur Aushellung erlebbarer Sinnzussammenhänge der Wirklichkeit ist wohl kaum zu umgehen Es ist keine Frage, daß diese primärsseelisch immer erst plastisch erlebt, genossen und erlitten werden, um dann in einer viel späteren Phase eine entsprechende Aufklärung zu erfahren. Häusig bleibt aber die Bewisstmachung und die bildhafte Darsstellung im Medium der Sprache überhaupt aus.

Da wir hier aber nicht die Entwicklung der Erlebnisfahigkeit seelischgeistigen Zusammenhange untersuchen wollen, sondern die Auffassungskraft
fur solche komplere Wirklichkeitsverhalte, so fallt dieses Bedenken nicht so
schwer ins Gewicht Es kommt uns namlich gerade auf die geistige Fähigkeit
win, unmittelbat Erlebtes in seiner immanenten Gliederung zu erfassen und
zu deuten, was eine seelisch-geistige Leistung voraussest, in der das Theoresische ein wesentlich strukturierendes Element darstellt.

## 3. Das Untersuchungsversahren

#### a) Bersuchspersonen

Die zu unserem Zweck notigen Versuche wurden an Schülern und Schülerinnen der Volksschule (4—8 Klasse) angestellt Die Gesamtzahl der Versuchspersonen befrug  $522^{7}$ ) Die Kinder entstammten zum größten Teil dem Arbeiterstande (teilweise recht ungünstige soziale Verhältnisse), ein kleisnerer Prozentsah dem gewerbetreibenden Mittelstande, dem Beamtenstande und der Landbevölkerung. Eine besondere Auswahl einzelner Schüler nach Gesichtspunkten des Begabungsgrades wurde nicht vorgenommen, um ein möglichst getreues Vild der jeweisligen ganzen Altersstufe zu erhalten.

Die 522 Schüler und Schülerinnen verteilten sich auf die einzelnen Klassentufen folgendermaßen:

|          | Rnaben   | Måden          |
|----------|----------|----------------|
| IV.      | 38       | 89             |
| v.       | 31       | 66             |
| VI       | 35       | 30             |
| VII.     | 30       | <del>4</del> 5 |
| VIII     | 32       | 61             |
| V/VI     | 17       | 17             |
| VII/VIII | <u> </u> | 17             |
|          | 197      | 325            |

<sup>7)</sup> An dieser Stelle sei Herrn Bezirksschulrat Samuleit, Göppingen, sowie den Herren Schuldorskänden und Lehrern der betreffenden Schulen (Groß-, Klein-Eislingen, Geislungen/St) für das bereitwillige Entgegenkommen und die freundliche Unterstützung bei der Durchführung unserer Bersuche nochmals besonders gedankt.

Alls Durchschaittsalter erbielten wir fur die einzelnen Stufen (Anaben und Madeben

| IV   | 9. 10  |
|------|--------|
| V    | 10.8   |
| VI   | 11.10  |
| VII  | 12. 10 |
| VIII | 13. 10 |
|      |        |

b Durchfuhrung

Nachdem die verschiedenen Klassen bestimmt waren, seizen wir uns mit deren Lebrern ins Emvernehmen und baten sie, die Kinder zur seitgeseiten Zeit bereitzubalten, ohne vorher etwas über den zweck der Untersuchung den Kindern gegenüber verlaufen zu lassen. Die Borfuhrung des Films konnte an seder der befreffenden Schulen in den Morgenstunden von 7–10 Uhr vorgenommen werden Die Gesamtdauer der Borfuhrung des Filmes betrug zirka is Stunde. Nach Beendigung der Borfuhrung begab sich die betreffende Klasse ins Zimmer und fertigte unmittelbar die Niederschrift über das Wahrgenommene an (nach vorheriger Instruktion durch den Bersuchsleiter).

Bon einer wortlich firierten Instruktion saben wir ab, um für samtliche Altersstufen allgemeinverständlich zu bleiben und ebel. Unklarheiten zu vermeiden So wurde nach Beendigung jeder Borführung die anwesende Klasse darüber orientiert, was zu tun fei. Es wurde den Kindern gesagt, sie follten uber das Gesehene das niederschreiben, was sie jemanden erzählen wurden, der nicht dabei gewesen sei. Mit besonderem Nachdruck verwiesen wir noch darauf, daß es sich um keinen Aufsatz handle, der mit einer Note beurteilt werde, um dem Moment der Ungst vor einer beurteilten Schulleistung gu begegnen Es wurde gestattet, mit Bleistift und mit Einte zu schreiben Um schließlich noch sicherer zu gehen, waren den Kindern nach der Instruktions erteilung Fragen an den Bersuchsleiter gestattet zwecks Behebung von Unklarheiten. Die betreffenden Klassenlehrer waren bei der Borfuhrung mit zugegen und beaufsichtigten hinterber die Niederschrift, die in der Klasse angefertigt wurde. Die Zeit, die zur Ausfuhrung zur Berfügung stand, war nicht beschränkt Der Durchschnitt der zur Riederschrift gebrauchten Zeit betrug zirka 11/1. Stunden.

### c) Bersuchsmaterial

Bei der Auswahl des Filmes ließen wir uns zunächst von folgenden Gesichtspunkten leiten: einmal sollte der Film eine kurze, spannende Handlung umfassen, um das allgemeine Interesse der Schuler hervorzurufen und sestzuhalten, inhaltlich jedoch möglichst unbekannt sein, um der Wiedergabe des Gesehnen Reproduktionen in Anlehnung an bereits bekannte Stoffe zu vermeiden Tertliche Verbindungen der einzelnen Szenen waren ebenfalls nicht erwünsicht, da der Handlungszusammenhang rein aus der Szenenabsolge rekonstruiert, nicht aber durch interpretierende Verbindungsterte im vor-

aus bestummt werden sollte Es ist hinreichend verstandlich, daß eine Austoahl unter Beruckschtigung des eben Angesuhrten außerste Schwierigkeisen bebereitete, zumal das Filmmaterial für solche Iwecke wenig geeignet ist Schließlich gelang es uns doch mit freundlicher Unterstußung der Württ Bildstelle (Stuttgart) einen passenden Film zu bekommen ). Bei der Durchsicht des vorhandenen Materials ergab sich, daß ein verfilmter Märchenstoff "Joringel und Jorinde" sich für unsere Untersuchung als geeignet erwies )

### Inhalt des Films

Ein Hexenhaus im Walde, neben ihm steht eine Tanne, auf der ein Kater herumhüpft und nach einigen phantastischen Sprüngen zur Erde herabfallt (Kugelartig) Aus ihm entstehen die Hexe nut Zauberstab und der Bogel (Rabe)

Joringel und Jorinde im Walde Man sieht, wie sie beide durch den Wald gehen, wahrend ihres Spazierganges bleiben sie einen Augenblick in der Nahe eines Baumes stehen, wo Joringel seiner Jorinde einen Kranz aussest und sich beide

£ŭssen

Plöschich kommt ein Rabe angeflogen, der das Aufsehen beider erregt (die Handbewegungen deuten nach dem Bogel) Nun gehen beide ihm nach und geraten dabei immer tiefer in den Bald Der Bogel sest sich endlich auf den Ast eines Baumes und frist die Blätter, die in Herzsorm an den Aesten hängen, ab Hieraufstößt er einen Laut aus (rab-rab), worauf die Prinzessin sogleich inederfallt (ohn machtig wird) Der Prinz bemuht sich eifrig um sie Ploschich speit der Bogel die Platter wieder aus und verwandelt sich in einen Paradiesvogel (Wir sehen zwei Dreiecke, die sich in der Luft drehen, aus denen hernach der Paradiesvogel entsteht) Nun ist Jorinde wieder zum Bewustsein gekommen, sie erhebt sich vom Boden und

beide gehen weiter"

Auf ihrem Wege begegnet ihnen ein Untier (ein Nashorn) Beide fahren sogleich erschreckt zurück. Joringel greift zu seinem Schwert (Dolch) und sest sind zur Wehr Der Zaubervogel, welcher auf den Zweigen des Baumes umberhupfte, ist nun auf die Spike des Hornes dieses Untieres geslogen, in diesem Ungenblick weicht das Nashorn langsam zurück Unterdessen ist die Here herangeschlichen und berührt Joringel mit ihrem Zauberstab, worauf dieser sogleich nut dem Schwert in der Hand sin Ungenblick weicht Joringel mit ihrem Zuberstab, worauf dieser sogleich nut dem Schwert in der Hand sin Ungenblick ihr dem Irm, jedoch ihr Bemühen bleibt Forinde bemüht sich um Joringel, packt ihr bem Arm, jedoch ihr Bemühen bleibt erfolglos Jest wird der Zauberstab wird das Mädchen in Vogelgestalt verwandelt Das berwandelte (Madchen wird dann von der Here untgenommen (Sie hält den Vogel in der Hand, geht ihr sihm in ihr Schloß und spert ihn daselbst ein Nach einer Kleinen Weile nummt sie ihn wieden heraus und bindet ihn mit einer Schnur sest) Nun eilt sie wieder nut dem Vogel an der Schnur in dem Wald, wo Joringel noch immer verzaubert daskeht Sie berührt ihn mit ihrem Zauberstab und Joringel noch immer berzaubert dassen ur einen Vogel, zu dem er ausschaau und der ihn mehrmals umkreist, bis er langsam auf ihn heruntergeslogen kommt und ihn mit dem Schnabel prät (küßt)

Die Here ist nun wieder mit dem Bogel in ihrem Schloß verschwunden Der Prinz läuft aber langere Zeit durch den Walc und erreicht auf seiner Wanderung einen Berg, den er besteigt Oben angekommen, kniet er nieder (in der Hand hält er einen Kranz) Ueber ihm erblicken wir den Mond, der ihn freundlich anlacht Lue den Bewegungen des Prinzen und aus der darauf folgenden Beränderung der Gerschtszüge des Mondes (er verzieht sein Gesicht, Tränen rollen ihm über die Backen)

<sup>8)</sup> Für die weitgehende Unterstüßung und Beratung bei der Beschaffung des Materials sei besonders Herrn Direktor Ziegele (Württ Bildstelle Stuttgart) gedankt

<sup>9)</sup> Joringel und Jorinde nach Grimms Märchen, frei gestaltet von Loni Raboldt "Institut für Kulturforschung Berlin" (ausgeführt in Scherenschnitten)

konnen wir entnehmen, daß zwischen beiden irgendwie eine Berftandigung ftatt-

gefunden hat (Joringel wird ihm seine Erlebnisse berichtet haben)

Run steigt er auf der anderen Seite des Berges berah und legt sich auf halber Höhe an einen Baum und schläft Wir sehen, wie sich Glockenblumen aus der Erde langsam emporschlängeln und hinter diesen (hauchdun) eine Frauengesialt (Jorinde) Tiese Erschenungen verschieden sogleich wieder (Traum. Uls der Prinz nun er wacht, wachsen Glockenblumen aus der Erde empor, deren Joringel eine abbricht, wahrend die anderen aber wieder in die Erde verschwinden, worauf an derselben Etelle langsam zwei Rohrstiefel einporkommen Joringel zieht diese au, und mit der Blume in der Hand steigte er über das Gebirge, dann weiter durch die Wolken, bis er endlich an das Herenbaus gelangt. Daselbit steigt er auf den Dachgiebel binauf, steckt die Glockenblume in den Rannn, worauf sich das Haus in der Mitte teilt und Joringel langsam in das Jinere hinunterschwebt.

Auf einer Treppe angelangt, steigt ei in ein Gemach binab, in dem sich mehrere Bogelkäsige keinden Daselhit begegnet ihm die Here, welche, mit ihrem Etock in der Hand, drobend auf ihr aukommt Joringel aber schleindert Geste einer Steie entgegen, die getrofren zu Boden tallt und tor it Num erst geht er auf einen Rasig zu, in dem ein Vogel anglitich umberflatteit Er steckt die Blume durch das Gitter (wir sehen eine Urt Rauchentwicklung), und

ploplich fteht die Pringeffin vor ihm

Weiterhin führten wir noch unter den gleichen formalen Bedingungen einen zweiten Film vor, betitelt "Das schone Berner Oberland" Dieser bot eine Menge landschaftlicher wie verkehrstechnischer Einzelszenen dar, die in sich auf keinen notwendigen Zusammenhang hinwiesen Es wurden im einzelnen Bilder von Seen, Bergbahnen, Kurverten usw. gezeigt.

Bei der Einzelanalnse beschränken wir uns sedoch auf Beispiele des Marchenfilms, da diese den Entwicklungsfortschrift der Auffassungsfähigten deutlich berausstellen. Von den Niederschriften des anderen Films bringen wir nur einige worsche Beispiele im zusammenkassenden Kapitel über die allgemeine Entwicklung der Auffassungsfähigkeit

# Unalvse und Ergebnisse im einzelnen

Was die konkrete Unswertung der Niederschriften angeht so sei unachst noch folgendes vorausgeschieft mir bemubten uns lange Beit, aus der Unaluse aller Urbeiten gablenmaßig die Entwicklung der Ungaben gegenstenducher wie sinndeutender Wahrnehmungen festzustellen Ubgesehen dabon, daß durch die Spracht selbst Schwierigkeiten gegeben jind, insofern die Untscheidung darüber, ob man einem angewendeten Wort nur feststellende oder sinndeutende Kunktion zuerkennen foll, nicht immer moglich sein durfte, ließ die Romplerität des vorgeführten Gilminbalts, dessen vollendete Auffassung und Wiedergabe nicht ohne weiteres möglich war, eine eindeutige quantitative Erfasjung der inhaltlichen Momente nicht zu Dadurch ist uns aber ein absoluter Bergleichsmaßstab ontzogen, und wir wären genotigt, bei der quantitatiben Auswertung der einzelnen Urbeifen mit willfurlichen Maßen zu arbeiten Sodann aber ergibt sich eine noch viel tiefergebende von der Sache selbst ber kommende Schwierigkeit Der Kilm stellt einen umfassenden Bahrnehmungszusammenhang dar, der in sich und bei adaquater Auffassung zualeich ein einheitlich motivierter - wenn auch marchenhaft motivierter -Emnrusammenbang ift In allem Geistigen kommt es nicht so sehr auf das Quantitative überhaupt an, sondern darauf, ob der Ginn, d h ein sich geschlossener, gegliederter Bedeutungszusammenhang, flar erfaßt ist Daber stellen die einzelnen Objekte, Personen, Vorgange und der ganze anschauliche Hintergrund nur die gegenstandliche Unterlage dar, auf der sich ein sinnbezogener Vorgang ereignet und so dem sinndeutenden Auge sichtbar wird. Durch die gegenständlichen Wahrnehmungsdinge hindurch wird ein Sinngusammenhang geschaut, fur den die rein gegenständlichen Wahrnebmungsdinge nur ein vieldeutiges Sinnenmaterial bedeuten Wesentlich ist beim ganzen Auffassungsakt die in sich einheitliche und flare Gliederung des gangen Zusammenhanges. Der Grad der gegenständlichen und sinnerfassenden differenzierten Einheitlichkeit gibt ein Abbild der Stufe der individuellen Bewußtseinsstruftur

Bon hier aus ergab sich deutlich die Notwendigkeit einer strukturgemäsen Analyse, in der das rein Duantitative nur eine untergeordnete Rolle spielen konnte Judem aber dürfte es einleuchtend sein, daß es bei einer solchen Untersuchung nicht auf die Analyse von hunderten von Beispielen ankommt, sondern auf die Erfassung typischer Fälle. Typisch ist für uns hier zunächst ein Durchschnittsbild in Bezug auf eine bestimmte Ultersstuse. Dabei differenzieren wir auf den einzelnen Altersstusen noch nach den beiden Geschlechtern.

Im einzelnen gingen wir nun folgendermaßen vor: Wir suchten uns ein umfassendes Bild von den Leistungen einer Ultersstufe zu machen, indem wit daber alle Urbeiten der anderen Ultersklassen als abhebenden Hintergrund mir berucklichtigten, sodann wählten wir aus diesen Riederschriften solche aus, die uns in gewiffer Beise ein Durchschnittsbild der betreffenden Rlaffe und Ultersstufe darstellten. Es ist flar, daß eine Rlasse fein homogenes Gebilde ist, und es taucht auch deshalb die Frage auf, ob wir nicht besser getan hatten, wie Schrobler 3. B verfuhr, je drei schwach-, mittel- und gutbegabte Bertreter der betreffenden Altersstufen beizuziehen Dies hatte nach unserer Aufteilung in Knaben und Mädchen die Darstellung von 90 ausfuhrlichen Einzelanalysen notwendig mit sich gebracht. Wenn wir im folgenden nur10 qualitative Unalysen durchführen, so bedeutet das keineswegs eine Bernachlässigung unseres Gesamtmaterials, dann auch die übrigen Niederschriften wurden überall soweit fur die Auswertung herangezogen, als aus ihnen beachtliche Sonderzüge der Auffassungestruktur der einzelnen Alterestufen zu gewinnen waren. Wir glauben den Bedürfnissen einer qualitativen Auswerfung zu entsprechen, wenn wir so inpische Formen gegenständlicher und sinndeutender Auffassung für die einzelnen Altersstufen herausarbeiten, um dann in einem zusammenfassenden Abschnitt die Entwicklung der Auffassungestruktur zu einem in sich geschlossenen Bild abzurunden.

Der aufgefaßte und gedeutete Sachverhalt gibt von sich aus Hinweise zur Gliederung nach gewissen in sich geschlossenen Sinneinheiten, wie folgende Unalnsen zeigen durften

# Gegenständliche und sinndeutende Auffassungsleiftungen

# 1. Die Zehnjährigen

(Klasse IV, Durchschnittsalter 9, 10)

#### Rnaben

- I Es war eine Rage, die kletterte an einem Haus herum, dann hupfte sie auf eine Zanne, die bog sich immer, bis die Rage auf den Boden fiel, dann wurde sie ein Bogel
  - 2 Un der Wand sah ich wieder etwas anderes Es war ein Jungling und ein Fraulein, die küßten einander
  - 3 Auf einmal kam der Bogel und das Fraulein fiel auf den Boden
  - 4 Dann kam wieder ein anderer Bogel und sie stand wieder auf
  - 5 Als sie so dastanden, kam ein Nashorn, der Jüngling nahm seinen Dolch und wollte das Nashorn erstechen, aber das Vöglein flog um das Nashorn herum, bis es in dem Horn steckte
  - 6 Der Jüngling sah ein Paar Siebenmeilenstiefel, er zog sie an und ging zur alten Hexe
  - 7 Die Hexe hatte das Fräulem in einen Bogel verzaubert und eingesperrt,
  - 8. Er machte das Käfig auf, da kam die Here, der Jüngling schling ihr die Meilenstiefel uns Gesicht, daß sie umfiel
  - 9 Da wurde das Böglein wieder ein Fraulein und sie gingen

In dem Abschnitt I unserer vorliegenden Riederschrift finden wir zunächst eine Reihe von Angaben über Personen, Gegenstände und Vorgänge, ohne Berücksichtigung spezifischer Merkmale. Das Nachemander der verschiedenen Vorgänge wird deutlich herausgearbeitet, sedoch sind die Einzelmomente der Handlung isoliert wiedergegeben, was besonders deutlich wird, wenn wir die Abschnitte II—IV näber ins Auge fassen Wir erfahren in diesen immer wieder etwas Neues, Vorgänge werden wiedererzählt, wober wir aber durchaus nicht dem Eindruck gewinnen können, daß es sich hier um einen einheitlichen, strukturierten Handlungszusammendang handelt Für die bloße Nebenemanderskellung der Vorgänge sind besonders zwei Säze darakterisnich: "Auf einmalkam der Vogel und das Fraulem siel auf den Voden "— "Dann kam wieder ein anderer Vogel und sie stand wieder auf". In beiden Eären fehlt jede kausale Vogrundung In dieser Stelle ware noch auf den Jimschensan, "an der Wand sah in wieder eiwas anderes" zu verweisen, der gerade auf die zusammenbangsos Betrachtung der Vorgange bindeutes.

Da, wo der Knabe uber die Begegnung Joringels mit dem Nashorn berichtet, ist das Verhalten Joringels (er hebt seinen Dolch empor) aus dem Jusammenhang als bestimmte Ubsicht verstanden worden Im weiteren bringt die Wiedergabe ohne Berücksichtigung der Mondszene nur den Vorgang: Joringel macht sich auf den Weg, um das Zauberschloß der Here aufzusuchen. (Der Jungling sah ein Paar Siebenmeilenstiefel, er zog sie an und ging zur alten Here). In dem Ausdruck "Siebenmeilenstiefel" macht sich deutlich die Einwirkung eines reproduzierten Materials bemerkbar, der qualitative Jusaf "alt" bei dem Wort Here ist kein besonders charaktensierendes Merkmal Aus der Kindersprache wissen wir, daß die Bezeichnung "alte Here" als einheitlicher Begriff verwendet wird.

Im folgenden erfahren wir noch, "die Here batte das Fräulein in einen Bogel verzaubert und eingesperrt" Die im Film genau vorgeführte Zauberhandlung wird nicht besonders beschrieben: sie ist aber ihrer Bedeutung nach richtig erfaßt worden. Der Schluß der Niederschrift (VIII) hebt den Wirkungszusammenhang wischen dem Angriff Joringels auf die Here und dem darauffolgenden Umfallen der Here deutlich beraus. Die Entzauberung ist ebenfalls richtig erfaßt, aber im einzelnen nicht naher ausgeführt und begründet.

Uns der Einzelanalyse dieser und der anderen Niederschriften geht nun für die Knaben der betreffenden Altersstuse folgendes hervor: Inpisch ist zusnächst die mehr oder weiniger zusammenhanglose Erfassung der Einzelmomente einer geschlossenen Handlung. Die verschiedenen Feststellungen, die gemacht werden, sind rein elementarer Art, ohne Hervorhebung der besonders charafteristischen Merkmale. Ebenso werden durch einfache Verben die verschiedenen Vorgange wiederzegeben, die meistens ihrer spezisischen Eigenart entkleidet, außerst durftig erscheinen Ein durchgehender Sinnbezug wird noch nicht aufgesaßt. Wichtig ist es aber festzustellen, wie namentlich Personen, meistens auch da, wo sie zauberisch verwandelt sind, als identisch aufgesaßt werden,

eine Tatjache, die fur die sinnvolle Erfassung eines kompleren Sachverhalts von grundlegender Bedeutung ist Weiterhin konnen wir sagen, daß gewisse Kausalverbindungen namentlich da besonders leicht erfaßt werden, wo die bildliche Darstellung die Unknüpfung an das reproduktive Material des Kindes ermöglicht. Herausgehoben wird gunstigenfalls nur die Kausalitat der außeren Vorgänge, wahrend auf die verknupfende Wirkung der innerpsychischen Mostive noch nicht abgehoben wird

### Madden

- 1 In dem Film kam zuerst ein Tannenwald Bon einer Tanne kam eine Maus herunter mit einem recht langen Schwanz
- 2 Die Maus hupfte immer ein Stuckhen herunter, bis sie unten als stunde) Rugel ankam, dann wurde die Maus ein Tannenspis
- 3 Alls der Tannenspig eine Weile herumhupfte, kam eine Dame und ein Herr Der Heri, stand links und die Dame rechts
- 4 Da fiel die Dame hin und der Herr sah ein Wilbschwein Schnell nahm er sem Messer in die Hand Als das Wildschwein das Messer sah, ging es langs sam zurück und zulest sah man es nicht mehr
- 5 Da kan eine alte Here und band das Fraulein mit einer Schnur gusammen, daß sie ein Bogel wurde Die Here ging dann heim und spertte den Bogel in einen Kafig
- 6 Da nahm der Herr eine Blume und aus der Blume wurden zwei Stiefel, mit denen ging er zu dem Bogel hin und holte ihn heraus Und es wurde wieder eine Dame

In ahnlicher. Weise wie bei den Knaben dieser Altersstusse werden die emzelnen Teilmomente des Handlungsablaufs in ihrem Nacheinander wiederzgegeben Das besondere Interesse liegt immer noch zumeist auf den außeren Gegebenheiten, eine wesentliche Beachtung erfahren Personen und Gegenzstände. Wie in der Niederschrift des Knaben zeigt sich, daß die in dem Handlungszusammenhang vorsommenden Personen in verwandelten Gestalten (Jozinde in Bogelgestalt) wiedererkannt werden, was natürlich für jedes weitere Verstehen des Handlungszusammenhangs von entscheidender Bedeutung ist

Für das besondere Interesse am rein Gegenständlichen und fur die Erfassung der Details sind vor allen Dingen zwei Stellen unserer Niederschrift beachtenswert: "eine Maus mit einem recht langen Schwanz" — "die Maus hüpfte immer ein Stückchen herunter, bis sie als runde Lugel ankam". Lestere Bemerkung ist typisch für die genaue Beobachtung im allmahlichen Fortschreiten eines Vorganges Genau dieselbe Beachtung zeigt uns Abschnitt II "als der Lannenspiss eine Weise umherhüpfte". So werden fast überall die Angaben über Personen und Gegenstände spezisizierter. Eigentümlich in dieser Niedersschrift ist die Heraushebung der Zauberkausalität (V)

Allerdings wird die zauberische Kraft in die Schnur verlegt, mit der die Here Jorinde zusammenbindet Kinder dieser Altersstuse können sich eine unsanschauliche, d.h. eines sichtbaren Mediums sich nicht bedienende Kausalität finr schwer vorstellen. Immerhin erreicht das Kind durch seine Unnahme eine Iweckverbindung, durch die ein Handlungsverlauf begründet wird. Wesents

lich werden die Interpretationen durch die bereits vorhandenen Erlebnisbestände beeinflußt, namentlich an denjenigen Stellen, wo Bekanntes auftaucht, bedient sich das Kind unbesorgt gelaufiger Begriffe und Formulierungen (; B Siebenmeilenstiefel : Dadurch erhalt aber die gesamte Darstellung auf dieser Stufe noch eine stark konventionelle Note

Das Bild, das die Mädchen dieser Altersstufe liefern, stimmt im wesentlichen überein mit dem Ergebnis, das wir bei den Niederschriften der Knaben erbalten haben. Wie dort überwiegt das Interese am rem Gegenständlichen und die Brachtung der außeren Vorgange Auch biet entbehren die auf Grund der zeitlichen Absolge locker anemandergereihten Handelungsmomente im ganzen noch des inneren Jusammenbangs

Bon den Anaben dieser gleichen Altersstufe unterscheiden fich die Madchen durch stattere Berucksichtigung der Details und eine genauere Darstellung auch solcher Borgange, die fur das Handlungsganze teine entscheidende Bedeutung baben Ueber die Aufnahme der Einzelbeobachtungen in dem Bericht entscheider weithin der affektive Eindruckswert

# 2 Die Elfjahrigen

(Klasse V, Durchschuttsalter 10.8)

#### Rnaben

- 1 Es war eine Here, die machte das Gluck eines jungen Paares zunichte, indem sie die Frau in einen Bogel verwandelte Das ging so zu
- 2 Das junge Paar, welches wahrscheinlich ein Konigspaar war, war in den Wald gegangen Bon der Reise mude, sesten sie sich nieder
- 3 Da kam ein Nashorn dahergerannt, der Prinz sprang auf und wollte es be kampfen, aber das Untier wich zuruck In demselben Moment was er wie hingebannt
- 4 Als er sich nicht mehr regen konnte, kam die Here und verzauberte die Prinzessin zu einem Bogel
- 5 Der Prinz konnte sich nun wieder bewegen Aber, o Schreck, wo voar die Prin ressin Gie war spurlos verschwunden Nun war der Prinz sehr traurig und fing an zu wandern
- 6 Bei Nacht kam er nun endlich auf einen Berg Auf demselben sah ihn auch der Mond und er weinte ebenfalls über das Leid des Prinzen Um Ubbang desselben stand ein Baum, der schien dem Prinzen recht Er legte sich zur Kuhe, da wuchs eine Glockenblume aus der Erde Als er aufwachte, brach er die Blume at und der Stiefel verschwand wieder in den Boden Auf einmal konnte er Riefenschritte in der Luft machen (Siebenmeilenstiefel)
- Fr marschierte so uber alle Berge, zulest kam er zu dem Echloß der Hore, welche ihn in das Unglück geworfen hatte Er trat den Turm in den Grund und auch das Wohngebäude Da kam er in das Gemach, wo die Here die verzauberten Menschen aushielt Da sah er auch seine Geliebte als Vogel
- 5 Er befreite sie aus dem Kasig, gab ihr die Glockenblume in den Schnabel und sie stand wieder als Mensch dor ihm Die Here wollte ihm die Prinzessin wieder abnehmen Er versetzte ihr einen Stoß mit dem Fuß und sie fiel tot nieder

Im Unterschied von den Zehnjährigen, die im wesenklichen nur Einzelmomente der Handlung isoliert wiedergaben, zeigt sich bei den Esssährigen

eine Totalersassung des Sachverhalts Der eiste Satz der Niederschrift macht uns mit den Indalt des Märchens sofort bekannt und beweist, daß der Knabe den Handlungszusammenhang in seinen Grundzugen übergreisen kann und imstande ist, Wichtiges und Unwichtiges voneinander zu unterscheiden Besonders beachtenswert ist die hier vorliegende thematische Bestimmung des Sachverhalts, die ein beginnendes Verstehen für seelischzigeschenheiten zeigt Gerade die interpersonalen Beziehungen des sungen Paares, ausgedrückt durch dem Begriff "Gluck", deuten darauf hin; entsprechend wird an späterer Stelle (VII) Jorinde als die "Geliebte" bezeichnet Die Vorgange, die in der Filmdarstellung den interpersonalen Zusammenhang darlegen sollten, werden in unserem Beispiel nicht einzeln angeführt.

Nun erst folgt die genauere Darlegung der einzelnen Borgange, eingeleitet mit den Worten: "das ama so zu".

Darin zeigt sich deutlich die Fähigkeit des Knaben, die Darstellung der Einzelvorgange von der allgemeinen Kennzeichnung ihres Zusammenhangs zu unterscheiden Bergleicht man den Defailreichtum der hierbei enistehenden Schilderungen mit den entsprechenden Ungaben der Rebnsährigen, so ergibt sich ein außerordentlicher Kortschrift Was von jest ab über die verschiedenen Ereignisse ausgeführt wird, ist in den Rahmen einer bestimmten Ergablung emaekuat Die ankanas schon erweiterte personale Deukung wird nochmals aufgenommen und durch eine nähere charaftersserende Bemerkung vervoll= ständigt (welches wahrscheinlich ein Königspaar war) Sichtbar wird bei den Rnaben das Bestreben, von der ersten Darstellung der Szene aus auf ihre Voraussehungen zu schließen (das Paar ist in den Wald gegangen und mude von der Reise). In diesem Bestreben wirkt sich die Tenden; nach Ubrundung der Handlung aus, weil sie in ihrem Zusammenhang erkannt wird, ist der Knabe imstande, über die einzelnen Tatbestände freier zu berfügen Er ordnet sie mehr nach ihrer Bedeutung und weniger nach der zufälligen zeit= lichen Abfolge der fzenischen Bilder.

Wir erfahren dann im folgenden den Hergang der Kampssene mit dem Nashorn und zudem noch die Verzauberung Joringels Die einzelnen Momente der Handlung sind durchaus folgerichtig unteinander verbunden Besonders deutlich wird das zeitliche Moment da beachtet, wo die Vorgänge gleichzeitig abspielen. — Unschließend wird das Kommen der Here und die Verwandlung der Jorinde in einen Vogel erwähnt, ohne die Zauberhandlung einzeln zu schildern. Mit ziemlicher Lebendigkeit wird dann ein weiteres Stück der Geschichte wiedergegeben Joringel kann sich nun wieder bewegen, der Zauberdann ist gelöst, aber er sieht seine Jorinde nicht mehr, sie ist spurlos verschwunden und ihr Verlust eizeugt Trauer Deutlich wird in diesem Höhepunkt der Handlung auf die seelischen Wirkungen äußerer Vorgänge hingewiesen; der Hinveis beschränkt sich sedoch auf die Kennzeichnung stärkerer affektivet Erregungen (Schreck — Trauer) Von der Wanderung Joringels sind die hauptsächlichsten Momente festgehalten und wiedergegeben Die Gesten Joringels, die Veränderungen der Geschildszüge des Mondes werden

durchaus richtig interpretiert und überdies finden wir noch eine Sinndentung, die auf das grundlegende Motid zum Weinen hinweist. ("Der Mond weint übei das Leid des Prinzen") Auch hier handelt es sich jedoch nin um die Angabe eines allgemeinen, dem Kinde aus seiner Ersabrung bekannten seelischen Motios.

Bie im folgenden das Sichniederlegen Joringels gedeutet wird, zeigt wiederum das Verständnis für die konkrete Lage, aus der das Verhalten der Personen entsprechend erklärt wird. Die Bezeichnung "Riesenschritte" gibt das Charakteristische der Filmdarstellung wieder, und die Bessuchung "Siebenmeilenstiefel" wird aus dem Einwirken des reproduktiven Materials verkandlich. Der Schluß der Wiedergabe bringt im wesentlichen die hauptsachlichsten Daten in regularer Reibenfolge, innner wieder wird auf den Jusammenhang des Ganzen hingewiesen. So ruft das Wiederauftreten der Here den hin weis aus das Ungluck bervor, in das sie Joringel gebracht hat Die in Kasige eingesperrten Bögel werden als verzauberte Menschen aufgefaßt, denen von Seiten der Here gleiches Leid zugefugt wurde

Was dann Joringel im einzelnen unternimmt, als er sich im Geinach der Sere befindet, wird unter der vereinheitlichenden Kategorie der "Befreiung" erfaßt und zum Ausdruck gebracht. Die Befreiung erfolgt durch die Glockenklume. der Handlungsablauf wird außerlich registriett, ohne daß die Kaussalität deutlich hervorgehoben wird.

Die gesamte Darstellung des Ausgefaßten in diesem Beispiel zeigt uns den deutlichen Fortschritt, der in der steigenden Kraft zur Vereinheitlichung der verschiedenen aufgefaßten Momente liegt. Außerdem werden Personen und Gegenstande in ihren Details genauer erfaßt, das Kind gelangt somit zu einer lebendigeren und wirklichkeitsnaheren Wiedergabe. Der Sinn und die Tendenz der Handlung sind vollkommen klar erfaßt und beeinflussen jede tweitere Interpretation Psychische Vorgänge und Motivationen werden, soweit sie allgemeiner und leicht erkennbarer Natur sind und sich in starken affektiven Erregungen äußern, richtig ausgesaßt Doch sind die Bezeichnungen, mit denen das Psychische dargestellt wird, noch wenig differenziert. Im ganzen aber wird durch die Mitbeachtung der psychischen Momente eine böhere Lebendigkeit der Darstellung erzielt Im Verein mit der größeren Sicherheit der Gesamtaufsstung ermöglicht sie eine individuellere und nuanciertere sprachliche Gestaltung, durch die der Eindruck einer größeren Reise erzeugt wird.

### Mädden

- 1 Es war ein holder Knabe, der in einem Dorfe wohnte In einem Nachhardorje wohnte ein zartlich feines Mädchen, die Beiden liebten einander sehr
- 2 Als sie bald Hochzeit haben wollten, trafen sie einander auf einem Banklein im Walde Um sie flogen Böglein so schön, daß fie staunen mußten
- 3 Als sie in die Nähe des Zauberschlosses kainen, erstarrte Joringel Die Zauberin kam heraus und verzauberte Jorinde zu einem Kanarienvogel, nahm ihn nut und tat ihn in ein Gittergelaß
- 4 Jornngel wurde wieder lebend Er wanderte über Berge und Taler, über Flüsse und Auen, die er auf den höchsten Berg der Welt gelangte Da stand eine Zauberblume, die brach er ab und nahm sie mit

5 Alis er nach Jahren ins Schloß gelangte, nahm ei die Blume, streckte sie uber die Zaubeign, welche gleich tich Er nahm Jorinde aus dem Gittergelaß und sie wurde wieder ein Menscherkind Sie hatten bald Hochzeit und zuhrten ein schones Leben und Joringel war glucklich, daß er seine Jorinde wieder hatte

Richt besonders brauchen wir auf die mit den Knaben gemeinsame Gesamistruktur der Auffassungsfabigkeit dieser Altersstufe zu verweisen Die Einheitlichteit, der geschlossene Sinn: und Imedberband der betreffenden Handlung ist auch bei den Madchen durchaus deutlich hervorgehoben Uis der bloßen Aufzahlung wird eine Erzählung Unsere Aufgabe beschränkt sich auf die Herausarbeitung des Unterschiedes gegenüber der Auffassung-struktur der Knaben Gleich zu Beginn (I) tritt ein wesentlich neues Moment der differenzierten Erfassung hervor Bei den Knaben schon fanden wir, daß Joringel und Jorinde nicht schlechthin als Mann und Krau bezeichnet wurden, sondern daß sie in ihrer Zusammengehorigkeit deutlich geschaut wurden, so fanden wir die einheitlich übergreifende Bezeichnung "ein Konigspaar" (in anderen Fallen 3. B zwei arme Kinder, denen Bater und Mutter gestorben sind). Derselbe Zug tritt auch bei den Madden in Erscheinung, nur wird bei ihnen überdies noch eine wesentliche Erweiterung durch die starkere Einwirkung der Phantasie erreicht. Das aber bezeugt aufs neue, daß hier die im Laufe der Entwicklung erworbenen Formen der Auffassung für seelische Vorgange bei der Interpretation der interpersonalen Beziehungen eine höhere Rolle spielen Go wird verstandlich, wenn wir in Absat I die qualitativen Jusake "hold und zärtlich fein" als nähere personale Ausdrucksbestimmungen finden, auch die ubrigen Zusätze "in einem Dorf" bezw "in dem Nachbardorf" stammen aus dem Bereich der erganzenden und verwebenden Phanfasie.

Noch deutlicher als bei dem Knaben wirkt bei dem Mädchen die Tendenz, eine abgerundete Geschichte zu erzählen Darum wird der Filmhandlung eine kurze Einleitung vorausgestellt, die uns in I und II begegnet Aus dem Verhalten der beiden zueinander wird auf ihre große Liebe geschlossen Ebenso wird offensichtlich aus dem Umstand, daß Joringel einen Kranz in der Hand hält, der Schluß gezogen, daß beide bald Hochzeit halten wollen Deutlich tritt aus diesen beiden Sinndeutungen hervor, daß der Schreiberin das Fühlen und Wollen der Personen, das sie nur erschließen kann, nicht weniger bedeutsam ist, als die äußeren Tatsachen, auf Grund deren sie zu diesen Schlüssen gelangte

Im folgenden ist das Staunen uber die Vögel klar ersaßt, Vetvegungen, Ausdruck, Gesten sind sinnvoll mit dem Sanzen verbunden Aus der Bemerkung "als sie in die Nähe des Zauberschlosses kamen, erstarrte Joringel" entnehmen wir, daß Erinnerungen an den Marchenstoff sich eingeschlichen haben und die Wiedergabe ausschmucken helsen Was über den Zaubervorgang berichtet ist, entspricht dem Tatbestand, wird aber nicht besonders im einzelnen auseinandergelegt Für die Annahme, daß Jorinde in einen Kanarienvogel verzaubert worden sei, bot die Darstellung des Filmes (schwarz auf seweils einfarbigem Hintergrunde) keinerlei Anhaltspunkte, diese beson-

dere Deutung beruht zweifellos auf der Kraft der Phantasie Der Unguff Joringels auf des Nashorn und die später auftretende Mondizene fehlen in dieser Darstellung Damit ist naturlich nicht gesagt, daß von diesen Szenen nichts erfaßt worden sei. Wir mussen annehmen, daß diese Szenen beine bestondere Berücksichtigung sinden, da die Wiedergabe der Elssährigen schon durchaus selbständige Zuge tragt, die den Zusammenbang der verschiedenen Sachverhalte nicht von der tatsachlichen Handlungsabsolge abhangig macht Besondere Interessen, bestimmte Neigungen, bevorzugen das eine und lassen anderes wieder aus So werden die einzelnen Phasen der Geschichte imt verschieden starker Iniensitat erlebt

Undy in der weiteren Folge der Erzahlung werden die bloßen Satjachen daralterisisch uberbruckt und der gesamten Situation entspreckend ausgesichmucht Das zeigt sich in Ubschnitt IV, wo davon gesprochen wird, daß Joungel über Berge, Täler und über Flusse und Utien, bis auf den hochsten Berg der Welt wandert Daß die Glockenblume eindeutig als Zauberblume bezeichnet wird, durfte nut der Kenntnis des Marchens irgendwie in Jusammenhang zu bringen sein Auch der letzte Absat wird in geschickter Weise einzeingeleitet (als er nach Jahren ins Schloß gelangte). Wir erfahren darin, daß die Here vor der Zauberblume flieht Diese Feststellung entspricht aber wieder nicht der eigentlichen Filmdarstellung.

Der letzte Teil der Niederschrift berichtet über die Entzauberung Jorindes ohne besondere Ungaben der Details. Ein aus der allgemeinen Märchensliteratur übernommener Schluß rundet das Ganze ab.

Was wir über die Auffassungstruktur der Knaben dieses Alters feststellen konnten, gilt in der Hauptsache auch für die Mädchen In einem Punkt zeigt sich sedoch der deutliche Unterschied beider Geschlechter. Bergleichen win die Niederschieften beider mit dem Tatbestand der Filmdarstellung, so entspricht die Wiedergabe der Knaben weit mehr dem Tatsächlichen als die Wiedergabe der Madchen Wo die Marchendarstellung mit aller Deutlichkeit auf gewisse der Madchen Wo die Marchendarstellung mit aller Deutlichkeit auf gewisse parallele Erscheinungen in anderen Märchen hinweist, wird beim Mädchen die Interpretation der einzelnen Szenen stark beeinflußt. Die Mädchen orientieren sich dann meist an den ähnlichen Vorgängen anderer Erzählungen, übernehmen diese und fugen sie deutend an den betreffenden Stellen ein, wobei öfters von der eigentlichen Darstellung des Films stark abgewichen wird.

In Bergleich zu den Zehnjährigen zeigt sich noch ein weiterer Unterschied, wenn wir namlich die in den Niederschriften verwendeten Berben betrachten.

Die gebräuchlichsten Verben sind bei den Zehnjährigen vor allen Ingen: kam — fiel — stand — nahm — ging — machte auf — uff, bei den Elfsjährigen: machte zunichte — seste sich nieder — wich zurück — fing an zu wandern — legte sich zur Ruhe — befreite Ueberall finden wir im Gebrauch der Aussageformen einen höheren Reichtum, damit wird aber eine stärkere Eletaislierung und Nuancierung des Handlungsganzen und eine engere Vers

bundenheit der Teilglieder untereinander erreicht. Wir durfen wohl annehmen, wenn auch mit Vorsicht, daß dieser qualitativ verseinerten Darstellung auch eine qualitätenreichere und differenziertere unmittelbare wie bewußte Erfassung und Simdeutung der erfahrenen Wirklichkeit entspricht

# 3 Die Zwolfjährigen (Klasse VI, Durchschnittsalter II, 10)

#### Rnaben

- I Es war einmal ein schones Mädchen, die liebte einen Jüngling Uls sie wieder einmal in einen Wald kamen, flog ein Vogel herzu und warf das Madchen auf den Boden Uls sie wieder aufgestanden war, umarmten sie sich und gingen noch tiefer in den Wald hinein
- 2 Bald darauf kam ein Nashorn, der Jungling zog das Messer und wollte es eben dem Lier in die Brust stoßen, als er wie verzaubert stehen blieb Das Madchen sah dies, rüttelte ihn, aber es half nichts, er blieb stehen, wie er stand
- 3 Sie bemerkte nicht, wie eine Here auf sie zukam Diese fuchtelte mit einem Stabchen und augenblicklich verwandelte sich das Madchen in einen Vogel
- 4 Die Here band den Bogel an ein Schnurchen und ging heimwarts Daheim angetommen, machte sie ihn los und brachte ihn in einen Kafig
- 5 Alls der Jungling wieder gehen konnte, war es Nacht Er ging auf einen Berg und weinte und der Mond weinte mit Bald darauf legte er sich an einem Baum schlasen In der Nacht traumte er, er musse eine Blume sinden, die so rot wie Blut sei und der Stengel weiß wie Schnee
- 6 Als er aufwachte, wuchs'zu seinen Fußen eine solche Blume Er pfluckte sie und vor ihm standen Stiefel, in die er hineinschlupfte Er ging weiter und kam auf das Haus der Here, er schlug mit der Blume auf den Turm und der teilte sich und er kam'un das Jinnere
- 7. Als er an den Käfig kam, berührte er den Vogel und dieser verwandelte juh in ein Mädchen Da war die Freude groß

Die Tendenz zur Abrundung des Handlungszusammenhangs, die schon bei dem Elssährigen in Erscheinung tras, wird auch auf dieser Stuse deutsich erkenndar Zudem wirkt aber noch das Bedürsnis, die in den Märchen vorskommenden Personen zu Beginn der Wiedergabe einzusühren, was dei dem vorliegenden Beispiel aus Abschnitt I hervorgeht. Auch hier sind die interpersonalen Beziehungen zwischen Jorungel und Jorunde erkannt, obwohl die dafür bezeichnenden Vorgänge nicht noch besonders erwähnt werden. Ein derartiger Zusammenhang wird schon in I deutsich herausgesormt. Das Kommen des Vogels und das plößliche Umfallen der Jorunde sind nicht nur zwei Vorgänge, die sich in einem Nacheinander abspielen, sondern hier wird schon ein kausaler Zusammenhang hergestellt, wobei aber eine nähere Bezgründung nicht hinzugesügt wird Troßdem dürsen wir aber annehmen, daß der kausalen Verknüpfung dieser beiden Vorgänge eine Wirkungsursache zugrunde gelegt wurde.

Wie stark das Ganze der Handlung auch in seinen Teilen beobachtet und verstanden wird, und wie sehr das psychologische Verstehen für die verschiedenen Verhaltensweisen der Personen entwickelt ist, erschließt sich uns namentlich aus den Abschnitten II bis III. Darin wird deutlich, daß die Absicht Joringels erkannt und das Vorgehen der Jorinde in seiner Wirkung richtig verstanden wird ("aber es half nichts") Der Fortgang der Handlung wird dann noch durch eine psychologische Zustandsbestimmung verlebendigt ("sie bemerkte nicht, wie ...") Die einzelnen Ereignisse von der Verwandlung der Jorinde in einen Bogel bis zur Unkunft Joringels auf dem Berge bieten uns keine wesentlich neuen Zuge der Ausdeutung

Eine auf den vorausgegangenen Altersstufen noch kaum zu sindende Erklärung erfährt der Vorgang des wiederholten Aufwachsens und Verschwindens der Glockenblume Er gibt ber gangen Grene den Charafter des Unwirklichen Dieser Charakter wird nunmehr mit voller Deutlichkeit auf gefaßt und bildet die Grundlage fur die Unnahme, daß die dargestellte Giene emen Traum wiedergeben sollte. Bier ist zweifellos die Kabigkeit, jolch innere Borgange bildlich darzustellen und ihre Parstellung sinngemaß aufzu fassen, schon entwickelt Die daratteriserenden oder ausschmuckenden Lusake "rot wie Blut" und "weiß wie Schnee" entsprechen wieder dem Bedürfnis nach Abrundung, wobei es bezeichnend ist, daß die in diesen Gagen niedergelegten Meußerungen, trogdem fie aus der Sphare des Erlebten stammen, keinen Bezug zum Tatsächlichen aufweisen, obwohl sie sich dem Handlungsgangen aufs beste einfügen.

Wenn auch nicht mit Eindeutigkeit von der Zauberwirkung der Blume gesprochen wird, so ergibt sich aber doch aus dem Bericht über die letzten Borgange, daß Joringel mit Hilfe der Blume ins Schloß gelangt und Jorinde guruckverwandelt. Die abschließende Meußerung "da war die Freude groß" ift aus dem Berbalten der beiden (Umarmung und Russen) geschlossen

Auf der Grundlage der mehr ganzheitlichen Auffassung gewinnt die gesamte Handlung immer mehr an Lebendigkeit und Geschlossenheit Reben der Kähigkeit, perfonliche Eindrucke in origineller Kaffung wiederzugeben, fällt besonders die zunehmende Beobachtung der psychischen Momente entscheidend ins Gewicht Much ist hier das Verstandnis für bildliche Darstellungen in hohem Grade entwickelt, was und die sinnvolle Erklarung der Traumszene beweist.

## Mädden

- 1 Es war einmal ein Mann, der hieß Joringel und die Braut hieß Jorinde, die hatten einander fehr lieb
- 2 Emmal waren sie in einem tiefen Wald Da fag über ihnen auf einer Tarne ein Bogel und warf etwas auf fie herab In diesem Balde wohnte auch eine Bauberm
- Da kam emmal em boses Tier und Joringel wollte es toten M13 er gerade das Messer aufheben wollte, war er verzaubert und Jorinde saß neben ihm unter einem Baum und weinte
- Da kam die Zauberin und verzauberte Jorinde als einen Bogel Da suchte er sie überall und fand sie nicht Dann ging er auf einen hoben Berg, der bis zum Mond reichte Dann fragte er den Mond, ob er nicht wüßte, wo Jorinde ware Auch dieser wußte es nicht Dann stieg er den Berg auf der anderen Geite hinunter, da wurde er fehr mude Er legte fich unter einen Baum und Schlief

6 Da trauntte ihm neben ihm muchsen Blumen, die follte er abbrechen und dann kamen aus dem Boden ein Paar Stiefel hervor In die solle er hineinschlupfei, und ben Berg wieder hinaufsteigen Dann konne er in der Lutt geben, bis ei gu einem Schlog fame, dann folle er die Blume auf den Giebel itecken, dann fiele das Schloß auseinander und er könne Staffelchen hinuntergehen, bis er an das Rafig fame, darin fie mare Er machte es so, wie er getraumt hatte

Dann holte er fie aus dem Kafig heraus und gab ihr einen Kuf Bon nun

an lebten fie glucklich bis an ihr feliges Ende

Much bei den Mädchen dieser Ultersstufe begegnet uns das Bedürfnis der Einführung der in der Handlung vorkommenden Personen Gleich in Abschnitt I finden wir eine solche Einfuhrung unter Berücksichtigung der borliegenden Liebesbbeziehungen Auch der erste Satz des folgenden Abschnittes "einmal waren sie in einem tiefen Wald" trägt noch einfuhrenden Charakter Fierdurch wird auch die Tendenz zur Abrundung der Erzählung deutlich, die sich gerade solcher Einfuhrungen bedient In der fortschreitenden Handlung ist zunächst uber das Kommen des Bogels berichtet, der auf beide Blatter herabfallen ließ Dieser Borgang wird ohne besondere Erklarung wiedergegeben und ist in den Besamtzusammenhang nicht eingegliedert. Die Bemerkung "in dem Wald wohnte auch eine Here" dient noch zur allgemeinen Einfuhrung, ohne fur den außeren Vollzug der Handlung von Bedentung zu sein

Die Szene von der Begegnung Joringels mit dem Nashorn wird entsprechend wie in - Niederschriften fruherer Ultersstufen richtig inferpretiert, dasselbe finden wir auch bei der Berwandlungsszene, die ohne Defaillierung wiedergegeben ist Erst Abschnift I gewinnt für uns wieder an Bedeutung Eigentumlich ist es, wie sich in dieser Arbeit trotz stillstischer Schwächen eine entwickeltere Korm der Auffassung findet. Die Ergebnisse der Reflexionen werden bei der inhaltlichen Darlegung der Mondszene mit dem Charakter objektiver Sachverhalte wiedergegeben Im übrigen ist die nähere Tharakterisierung und mhaltliche Bestimmung des Gespräches durchaus der Gesamtsituation enthommen.

Un der Stelle nun, wo von dem Traum Joringels gesprochen wird, holf die Beschreibung ziemlich weit aus und nimmt spätere Vorgänge in die Deutung mit hinein Das Mädchen begnügt sich also nicht nur mit der Erklärung des Aufwachsens und Verschwindens der Glockenblume, entschieden wirkt bei ihr scholn die stärkere Entfaltung der Phantasie Für diese zeugt vor allem die Ausschmuckung des Traumerlebnisses, die, so sehr sie sich einpaßt, durch den Film nicht nahegelegt wurde Abschnitt VII besagt nur: "Er machte es so, wie er gefräumt hatte" Aus dem abschließenden Bericht ersehen wir, daß die Zauberkraft der Blume nur insoweit erkannt wurde, als sie Joringel den Eingang in das Hegenschloß ermöglichte. Wie dann die Ent= zauberung der Jorinde vor sich geht, wird aus der Darstellung nicht deutlich, denn wir erfahren nur: "Er holte sie aus dem Kafig heraus und gab ihr einen Kug". Der Schlußsatz rundet die ganze Geschichte wieder ab und trägt durchaus allgemeinen Märchenmotivcharakter

Bersuchen wir nun den Unterschied beider Geschlechter herauszuarbeiten, so mussen wir vor allen Oingen auf die stark kondentionelle Haltung der Madchen verweisen, die in vielen Fallen aus der Erinnerung an ahnliche Stoffe bestimmte sprachliche Wendungen zur Darstellung ihrer eigenen Erzledusse gebrauchen und mit Deutlichkeit die Tenden; zur Schematiserung erkennen lassen Die Knaden bingegen balten sich diel stärker an das obzehtid Gegebene und versuchen dann selbstandig vorzudrungen und zu gestalten. Eigentumlich fur die Madchen ist noch die großere Selbstverstandlichkeit, mit der sie die Eraedussie der Resserion auf gleiche Ebene mit dem iatsächlich Dargebotenen stellen

# 4 Die Dreizebnjabrigen Klasse VII, Surchschmittsalter 12. 10)

#### Rnaben

1 Cs war einmal eine Zauberin, diese hatte ein junges, schones Madchen Ein Prinz wollte es gerne haben, aber es gesang ihm nicht Jedoch sie gingen oft mitemander in den Wald und dachten, hier sieht und deine Mutter nicht Jedoch einer Tages merkte sie es auch und war sehr zornig Sie verzauberte ihr junges Magdlein in einen Bogel und den Prinzen in eine feste Gestalt

2 Endlich machte sie den Prinzen wieder frei Ein Bogel war es, das junge Madchen, das die Zauberin zu einem Bogel verzauberte Dieser brachte ihm

etwas zu effen

3 Das junge Mädchen, das sie zu einem Bogel verzaubert hatte, wurde daheim in- einen Käsig eingesperrt

Da war der Prinz sehr traurig und suchte uberall um Hise und zulest ging er zum Mond und suchte dort um Hise Der Mond hatte wohl Mitleit mit ihm, aber er konnte ihm auch nicht helfen Er ging nun weiter, segte sich unter einen Baum, der nicht weit entfernt war, und schlief ein

Da erhob sich ploglich eine Stume aus dem Boden, dann noch eine und zulest standen zwei Stiefel da Schnell schlüptte er hinem Er konnte in der Luft gehen, wie ein Menschl auf der Straße So war er nun bald wieder an dem Hause der Zauberin Er ging eilends in das Haus, die Treppe hinunter und stieß die Zauberin, die eben zu ihm kam, die Treppe hinunter daß sie tot war

6 Ihr Töchterlein, das die Zauberin zu einem Bogel verwandelt hatte, wurde jest wieder zu einem Madchen Der Prinz und das Madchen lebten nun zusammen in Frieden

In ganz auffälliger Weise finden wir bei den Knaben dieser Altersstufe die Tendenz, einen in sich einheitlichen und geschlossenen Handlungszusammensbang herzustellen Konnten wir bei Knaben früherer Stufen beobachten, daß von der Abrundung der Erzählung nur in sparsamer Weise Gebrauch gemacht wurde idafun aber bei den Mädchen in erhohterem Maße, — schon infolge des Hangs zum Konventionellen, der oftmals ganz schematisch Ansang und Schluß nach ähnlichen Motiven anderer Märchenstoffe ausgestaltete —), so zeigt uns dieses Beispiel ein völlig anderes Bild. Die Einfuhrung der Personen geschieht mit Hilfe einer neuen Kombination verschiedener Grundtatsachen Die soziologische Verbandsform umgreift in unserem Falle ganz deutlich drei Personen (Joringel — Jorinde — Here)

Wir können naturlich nicht behaupten, daß eine derartige Bestimmung der interpersonalen Beziehungen nicht den obsektiven Tassachen entspräche,

denn die teitstese Darstellung der einzelnen Vorgange läßt jede Deutung der Vorgeschichte zu. Das Eigentümliche dieser Vorgeschichte liegt nun darin, daß eine Neihe von Vorgangen, die eigentlich schon zum direkten Haudlungssablauf zu rechnen wären, in die Vorfabel nut hereingenommen wurden. So werden wir einleitend davon unterrichtet, daß Jorinde die Tochter der Jausberin ist und Joringel um sie wirbt, die Here aber dieser Werbung entgegensteht Joringel versucht trozdem mit Jorinde zusammenzukommen, beide treffen sich im Walde Aus solchem sinndeutenden Erfassen menschlichen Versbundensens kommt dem Schreiber deutlich die Ueberlegung "und dachten, hier sieht uns deine Mutter nicht". So wird dann auch die Verwandlung der beiden als Strafe angesehen.

Bis zur Verwandlungsszene wird in der vorliegenden Niederschrift alles in die Vorfabel hineinprosiziert, die eigentliche Handlung hat nur die Befreiung der Jorinde zum Gegenstand. Der fortlaufende Bericht begunnt nun mit der Entzauberung Joringels. Der Bogel (die verzauberte Jorinde) bringt ihm etwas zu essen Diese Erklarung ist wohl aus der Gesamtsituation heraus verständlich, entspricht aber nicht dem Tatbestand, denn in Wirklichkeit stellt diese Szene den Abschiedskuß der als Vogel verzauberten Jorinde dar Im weiteren (III) erfahren wir nur, daß Jorinde eingesperrt wird Nun sucht Joringel Hilfe, denn er will seine Braut befreien In dieser Lage erfährt die Gemutsstimmung Joringels besondere Beachtung, was uns die Meußerung "er war sehr traurig" zeigt Ein anderes psychologisches Motiv findet sich in der Bestimmung: "Der Mond hatte wohl Mitleid" Wir sehen daraus also, daß nicht nur Ausdrucksdeutungen vorgenommen werden, sondern überdies noch spezifische Sinndeutungen, die mit aller Deutlichkeit die innerseelischen Motive herausformen. Das bezeugt auch die Deutung der Gesichtszuge des Mondes, die wiederum entsprechend der Situation bestimmt werden. Das Weitere im Berlauf des Ganzen wird folgerichtig angeführt, bemerkenswert ust noch der vergleichende Zusatz "wie ein Mensch auf der Straße".

Die Traumszene fundet in dieser Niederschrift keine Beachtung Es ist sicher, daß die einzelnen Szenen in der Vorstellung des Kindes individuell verschieden beachtet und bewertet werden Das Interesse am Gegebenen lenkt eben meist nur auf Bestimmtes Der Schluß (V—VI) der Erzählung stellt die Omge in erakter Weise dar, und das Sanze wird durch eine Märchenschlußformel abgerundet.

Der allgemeine Charakter dieser Darstellung zeigt deutlich die Tendenz, Bestimmtes hervorzuheben, anderes hingegen beiseite zu lassen. Bor allen Dingen treten die ausschmuckenden Teile der Filmdarstellung stärker zurück. Besonders bemerkbar wirkt sich die subzektive Erlebnisweise der Vorgänge aus, ebenso die zunehmende Beachtung der psychologischen Motivierungen.

### Mädchen.

1. In Walde tief deinnen wohnte eine Zauberin in ihrem Schloß Wenn sie im Walde ein Madchen sah, so verzauberte sie es zu einem Vogel,

- diesen nahm sie dann mit nach Hause und sperrte ihn dann in einen Käfig, aus dem er dann nicht wieder herauskam
- 2 Emmal ging ein Brautigam mit seiner Braut spazieren, da schlich die Zaubern ihnen nach. Zuerst verzauberte sie den Brautigam, daß er sich nicht mehr rühren konnte, denn sonst hätte er seiner Braut geholfen
- 3 Dann verzauberte sie das Mädchen zu einem Vogel und hand es an eine Echnur Dann ließ sie den Brautigam wieder frei und ging dann mit dem Bogel davon.
- 4 Der Bräutigam sah seiner Braut noch lange nach, bis sie seinen Blicken entsichwunden war Dann weinte ei um sie
- 5. Jugwischen ging die Zauberm mit dem Bogel ihrem Schloffe zu Sie treute sich sehr, daß sie wiedet einen Bogel hatte Daheim hatte sie in ihrem Schloß eine Stube voller Rafige, in welchem überall verzaubeite Madchen dem waren.
- 6 Für die Braut hatte sie ichon ein Rafig bereitgestellt, in welchem sie den Bogel gleich bei ihrer Undunft bineinsperrte
- De. Brautigam wanderte in dieser Zeit weit über alle Berge Dort kinete er nieder und betete
- 5 Unf einmal wuchs ein Blümelein aus der Erde heraus, dieses veluckte er ab Dann kamen noch Stulpenstiefel hinzu, in diese schlößte er hinzu. Dann ging die Reise über Berge und Zaler bis an das Schlöß der Zauberin Das Schlöß sprang entzwei und schon stand er vor dem Käsig, in welchem seine Braut war
- 9 Er ließ den Bogel heraus und schlig die Zauberin tor, und alsbald stand seine Braut wieder vor ihm in menschlicher Gestalt

Mit Beginn dieser Altersstufe stellen wir gang allgemein die ftarke Hinwendung zum Phychischen fest. Außerdem zeigt sich die Tendenz, die Tatbestände in stärkerem Mage mit persönlichen Eindrucksmomenten zu durchsegen. Bei dem vorliegenden Beispiel kommt diese reflektierende Haltung nur stellenweise deutlich zum Ausdruck, hingegen lassen die übrigen Arbeiten in biel ffarkerem Make ein persönliches Beteiligtsein am Geschehen, eine stärkere reflektierende Saltung erkennen. Im besonderen hilft der nunmehr reflektierte Gebrauch der Sprache, Erlebnisinhalte selbständiger und wemger konventionell zu gestalten. Bei den Niederschriften der Knaben waren keine derartig starken Unterschiede zu finden. Die zur allgemeinen Charakterisierung angeführte Riederschrift des Knaben dürfte den normalen Durchschnitt der Auffassungsleistung dieses Alters freffen. Bei den Mädchen hingegen scheint es nicht unwichtig, auf bestehende Unterschiede abzuheben, die zweifelios mit inpologischen Verschiedenheisen zusammenbängen. Da nach unserer Feststellung typologische Momente bei den Mädchen dieses Ulters besonders herbortreten, so ist es natürlich außerordentlich schwierig, einen Einzelfall als Repräsentanten der Durchschnittsseistung anzugeben. Wit sehen uns deshalb genötigt, auch auf einige andere Niederschriften Bezug zu nehmen, um die wesentlichen Formen der Auffassungs- und Darstellungsweise zu charakterisieren.

Greifen wir zunächst wieder auf unsere Niederschrift zurück, so zeigt sich, wie schon verschiedentlich vermerkt, die Tendenz zur Abrundung auch auf dieser Stufe sehr prägnant. Außerdem wirkt das Bedürfnis, Personen einzuführen und die gesamte Situation irgendroie im voraus zu bestimmen. Ubschnitt I und II geben denmach die einleitenden Benerkungen, die den folgenden Handlungs-ablauf in den Rahmen eines bestimmten Geschehens einordnen. Wenn auch von

der Konvention bereitgestellte Begriffe wie "Braut und Bräutigam" verwendet werden, so beweist die ganze Darstellung, daß das Verhälfnis der beiden Liebenden in einer von der Gesamthandlung her nahegelegten Formaufgefaßt wurde.

Uns der Tatsache der Verzauberung der Jorinde in einen Vogel wird auf die Ubsicht der Heze geschlossen, Madchen in Vögel zu verwandeln Die einzelnen Verzauberungsvorgänge werden dann ohne nahere Charakteriserung ihrer zeiklichen Ubsolge nach richtig registriert Diesem Vericht schließt sich nun eine reslektorische Ueußerung an, die dem Vorgehen der Here eine kluge Uebeizlegung zugrunde legt Die Wiedergabe verknüpft dann die weiteren Vorgange in sinnvoller Weise miteinander, das Weinen Joringels erhält aus der allgemeinen Situation heraus die entsprechende Motwierung. Die Heraushebung eines psychischen Moments wird in folgender Leußerung deutlich: "sie freute sich sehr, daß sie wieder einen Vogel hatte".

Die Unffassung und Darstellung, in anderen eingesperrten Bögeln verzamberte Menschen zu sehen, wird aus der schon in der Einleitung gestroffenen analogischen Deutung verstandlich Die ganze solgende Geschichte wird begriffen als Spezialfall eines allgemeinen magischen Geschehenszusammenhangs In Unlehnung an die allgemeine Bestimmung der Situation scheint auch der leere Kässig im Gemach der Hetz zum Fang bestimmt zu sein. In dieser Niederschrift sehlt die Mondszene, dafür wird aber die Haltung Joringels, das Niederknieen und Falten der Hande als Gebet sinnvoll erklärt Das Erscheinen der Blumen und der Rohrstiefel ist als blose Tatsache eisaßt, die Traumszene sindet dabei keine Berücksichtigung Der Schluß der Erzächlung setz sich lediglich aus den gegebenen Borgangen zusammen, wobei noch zu bemerken ist, daß die Zauberkraft der Blume nicht erkannt wurde

Dieser im wesentlichen konventionellen Wiedergabe gegenüber, die nur an wenigen Stellen Aufgeschlossenheit für Seelisches zeigt, seien noch andere Beispiele angefuhrt, die im besonderen die stark reflektierende Haltung und die Entdeckung wesentlich seelischer Züge charakterisieren sollen, die den Mädchen dieser Altersstufe besonders eigen sind Wenn wir hier im Busammenhang auf den typologischen Unterschied abheben, so wäre die eben angeführte Mederschrift mehr demsengen Typus zuzuordnen, dem es besonders auf die Darlegung der gegenständlichen Sachverhalte und auf die Herausarbeitung der sachlogischen Momente ankommt (objektiver Typ), hingegen wurden andre anzuführende Beispiele einem zweiten Topus entsprechen, bei dem die deutlich erkennbare emotionale Erlebniswirkung zu einer Fülle von subjektiven, meist aus der psychischen Erfahrung entnommenen Zusätzen und Andeutungen führt (subjektiver Enp). Diese emotionalen Ueußerungen der Mädchen sind überdies symptomatische Erschemungen der beginnenden Reise Ein treffendes Beispiel ist folgendes: "Der Mann hat anscheinend das Mädchen gern, denn er kußt sie immer wieder auf den Mund". Hierbei wird das klare Verständnis. mit dem die interpersonalen Beziehungen gesehen werden, ziemlich deutlich Die Situation ist mit außerster Spannung erlebt Die subjektive Resonanz macht

sich aber auch noch an anderen Stellen bemerkbar, an denen die einzelnen Borgänge eine starke Note persönlichen Sich-einfublens tragen. Die innere Unteilnahme ermöglicht bei verschiedenen Geschehmisen, das Seelische unmittelbar zu erfassen und der reflektierte Gebrauch der Spracke bringt die Erlebnisgehalte zu adäquater Darstellung. Dies zeigt sich in einem weiteren Beispiel besonders klar: "Jest ließ die Here dem Manne, welcher so unschuldig dastand, von dem Bogel die Ungen auspicken . Wem wollte er wohl sein Leid klagen? . . Gein Liebchen war verschwunden . Sonst hatte er niemanden mehr und suchen konnte er nie nicht, er war zu blind. Ob sie wohl auch an ihn dachte?"

Hierm tut sich eine Jusse psiechologischer Momente kund, die in ihrer teils reflektierten, teils unmittelbar erfublten Urt den Buklichkensbeihalt durchaus verlebendigen und vertiefen Auf ein weiteres Moment ware bier im Zusam menbang noch zu verweisen. Die meisten Niederschriften dieser Altersstufe zeigen bei Knaben wie Madchen ein besonders starkes Juteresse für eine bestimmte Szene des Handlungsverlaufs Es wird also gewissermäßen aus der gesamten Situation ein wichtiges Moment berausgehoben, das den Ausgangspunkt der weiteren Betrachtung und Ausdeutung darstellt.

So konnen wir abschließend sagen, daß die dreizehnsährigen Mädchen neben der Tendenz zur Abrundung der Erzählung besondere Aufgeschlossenheit für innerseelische Borgange zeigen, wodurch sie den Knaben weithin überlegen sind. Zudem wirkt, wie aus der Einzeldarlegung ersichtlich, der reflektierte Gebrauch der Sprache durchaus verlebendigend.

# 5 Die Vierzehnjährigen

(Klasse VIII, Durchschnutsalter 13. 10)

#### Rnaben

- I In einem Walde stand ein Herenhaus mit einem Turm Auf diesem faß eine Kage das war die Bere jelbit
- 2 Sie hatte in der Ferne ein Paar gesehen, Joringel und Jorinde, welche fich kuften
- 3 Auf einem Baum über den Beiden wuchsen lauter Horzen Die Here wollte Jorinde fangen, flog in Gestalt eines Bogels dorthin und fraß die Herzen weg Plöglich fiel Jorinde wie tot um
- 4 Nun machte sich die Here schnell zu einem wunderschonen Boge und weckte Jorinde wieder auf Der schone Bogel wollte davonkliegen, aber die Beiden sprangen ihm nach und wollten ihn fangen, denn sie meinten, es sei ihr Glücks vogel
- 5 Plöplich stellte sich ihnen ein scheußliches Tier entgegen Joringel zog seinen Dolch und drang auf dasselbe ein Das Tier floh, auch der schone Bogel war weg Joringel aber stand mit erhobenem Dolch zur Steinfigur erstarrt Jorinde fiel vor Schrecken in Ohnmacht
- 6 Jest kam die Here, machte Jorinde zu einem Vogel und hielt sie an einer Schnur, welche an ihrem Fuß befestigt war Hierauf beruhrte das vose Weib Joringel mit ihrem Stock, sodaß er wieder lebend wurde Der Vogel (Jorinde) erzählte dem Jüngling rasch ihr trauriges Schicksal, dann flog die Here mit Jorinde davon.
- 7 An ihrem Herenhaus angelangt, ging sie in einen Keller und sperrte sie in einen Kafig Kings herum flatterten andere Leidensgefahrten

8 Wabrendochen suchte Joringel seine Braut Eines Nachts kam er auf einen Hügel Dort kniete er nieder und weinte bitterlich Er tat einen Schwur, daß er Jorindo suchen wolle, die er sie kande Hierauf legte er sich an einen Baum zum Schlafen nieder Ploplich zungelten vor ihm Schlangen aus dem Boden, welche zu Glockenblumen wurden

9 Alls dei Jungling am anderen Morgen aufwachte, brach er eine dovon ab Die anderen sanken in die Erde und zwei Siebenmeilensthefel standen an deren Stelle Diese zog er an Sie fuhrten ihr auf dem Luftwege über ein Sehirge, bis er schließlich auf dem Dach des Herenhauses landere Nun spaltere sich das ganze Gebaude und Joringel siel in den Keller, direkt voor den Kasig seiner Jorinde Er berührte sie mit der Glockenblume, da wurde sie wieder zu einem Menschen Sie standen wieder unter einem Baum und kusten sich

Die igjährigen brachten uns den Beweis für die nunmehr beginnende Kahiakeit. Seelisches bewußt zu erfassen und sprachlich entsprechend darzustellen. Im allgemeinen zeigte sich bei Knaben wie Madchen eine starke Ensfernung pon konventionellen Begriffen Das Bedürfnis, Erlebtes adáguat zu formen, drangte zum reflektierten Gebrauch der Sprache. Mun sei hier schon im Voraus bemerkt, daß die 14jährigen fast durchschnittlich wieder haufiger auf den unreflektierten Gebrauch der Sprache zurückgreifen und die konbentionellen Begriffe vorziehen Dies offenbart sich besonders an denjenigen Stellen, wo von den Liebesbeziehungen des Paares gesprochen wird Wir durfen zweifellos annehmen, daß, wie bereits andere Untersuchungen zeigten, die Scheu vor der Preisgabe innerer Erlebnisse eine Zuruckhaltung in der Meußerung uber dieses intimere zwischenmenschliche Geschehen zur Folge hat. Gerade die Enthüllung erotischer Erlebnisse wird nach Möglichkeit gemieden Wo aber wirklich eine sprachliche Darlegung erstrebt wird, begnügt man sich meist mit der Wiedergabe des äußeren Tatbestandes oder mit der Einsezung konbentioneller Beariffe

Die Niederschrift des Knaben beginnt mit einer kurzen Einleitung, die sich eng an die Filmdarstellung anlehnt. Die Identität von Kate und Here ist klar erfaßt Im weiteren wird das Rommen der Here dadurch begründet, daß der Schreiber annimmt, sie habe das Paar von ferne gesehen. Die folgende Schilderung bringt dann einige Szenen, die mehr illustrativen Charakter tragen, mit ziemlicher Genauigkeit. Besondere Motivierung finden wir erst an der Stelle, wo das Paar dem Bogel nachspringt. Dabei ist einmal die Ubsicht des Kangens deutlich erkannt, die noch weiterhin durch den Zusaß, "denn sie meinten, es sei ihr Glücksvogel", begrundet wird Hierbei spielen entschieden Reminiszenzen an andere Märchenstoffe mit herein Der Angriff Joringels wird in seinen Einzelheiten auf wiedergegeben und der Zustand des So-dastehens als Erstarrung entsprechend verstanden, ebenso wie das Umfallen der Jorinde aus der Situation heraus richtig motiviert ist Ueber die Verzauberung der Jorinde erfahren wir keine Einzelheiten. Die Abschiedeszene, die den Augenblick festhält, in dem der Vogel (die verzauberte Jorinde) den Prinzen kußt, wird der Lage entsprechend als ein Erzählen ihres traurigen Schicksals ausgelegt. In der Ueußerung "Leidensgefährtin" kommt der deutliche Bezug auf die Verzauberung der Jorinde zum Ausdruck, von der aus die übrigen Bögel analog als verzauberte Mädchen bezeichnet werden. Das Wandern Joringels ist das Suchen

seiner Brauf Von der Mondszene ist nur der Augenblick festgehalten, da Joringel kniet und weint, wobei der gesamte Borgang als Schwur gedeutef wird, was sich durchaus in den Nahmen des Ganzen gut einpaßt Die Traumszene findet also in dieser Arbeit keine Beruckschigung Die verschiedenen Borgange (das Auswachsen und Berschwinden der Blumen, das Kommen der Rohrstiefel bis zur Befreiung Jorindens) werden erakt wiedergegeben, wobei noch zu bemerken ist, daß in diesem Falle die Zauberkraft der Blume erkannt wurde.

Diese Niederschrift zeigt uns vor allen Dingen eine klare und sachliche Darstellung des Handlungszusammenhangs. Die Einwirkung der Phantasie tritt immer mehr zurück, und der ganze Bericht ist verhältnismäßig konventionell abgefaßt, obwohl stellenweise psychologische Momente ziemlich präzis hervortreten Besonders charakteristisch ist die abgerundete, in sich geschlossene Darstellung des Filminhalts ohne Einfugung nicht unmittelbar zur Sache gehörens der Momente.

### Madden.

- I Jm Walde versteckt steht ein Herenhaus Die Ture ist ein Spinngewebe Neben dem Haus steht ein Baum, es ist wohl ein Tannenbaum Auf einem Ast desselben wiegt sich ein schwarzer Kater
- 2 Ein Stück weiter weg, unbewußt, was sie als Nachbarschaft haben, kussen sich ein Prinz und eine Prinzessen Da fliegt ein Rabe daher, sie merken nichts Erst als er über ihnen sein krachzendes rab ertönen läßt, merken sie es Die Prinzessin fallt vor Schreck um, der Prinz steht starr da
- 3 Die Prinzessin steht nun auf, der Prinz will den Raben erhaschen Da verwandelt sich der Rabe zu einem anderen Bogel, aber ihn wollte sie erhaschen
- 4 Da kommt auf einmal ein Tier mit einem Horn auf der Nase daher, der Prinz zieht sein Schwert, doch der Vogel sekt sich auf das Horn und die beiden gehen
- 5 Nun schleicht leise die alte Hexe hinterher Sie berührt den Prinzen und er steht verzaubert da Nun verwandelte die Alte die Prinzessin zu einem Raben, sie bindet ihn an und zieht ihn fort
- 6 Doch er will nicht mit, er hackt immer an dem Prinzen herum. Die Here wird ungeduldig und sie zertt unsanft an dem Seil
- 7 Er, der Rabe, muß mit, ob er will oder nicht Die Here nimmt ihn mit und sperrt ihn in einen Kafig
- 8 Jugwischen ist der Prinz erwacht und er steigt zu dem Mond empor und er erzählt ihr seine ganze traurige Geschichte Dem guten Mond rollen ein paar Tränen über die Wangen Der Prinz steigt auf der anderen Seite des Berges hinab und er seit sich zwischen zwei Bäume Da steigt dor ihm eine Glockenblume auf, er bricht sie ab. Da steigen dor ihm ein Paar Stiefel auf, er zieht sie an Da geht es fort. Ueber Berg und Tal tragen ihn die Stiefel Bald ist er an dem Herenhaus angelangt Raum steht er auf dem Dach, da zerreißt es das Haus Der Prinz geht hinein, die Here sommt ihm entgegerk. Er hält ihr die Blume dor die Nase und sie fällt tot zu Boden Das ist num eine Freude fur den jungen Prinzen
- 9 Nun steht er vor dem Käfig Aufgeregt flattert der Vogel hin und her Da springt die Türe des Käsigs auf und der Vogel verwandelt sich zu der Prinzessin Glücklich fallen sich Prinz und Prinzessin wieder in die Arme Lange halren sie sich umschlungen, endlich lassen sie sich los und schauen sich an

Auch die Mädchen dieses Alters nehmen eine konventionelle Haltung ein und sind namentlich in Aeußerungen über die Liebesbeziehungen vorsichtig. Im

allgemeinen aber zeigt sich doch ein gewisser Vorsprung den Knaben gegenüber, denn oluchologische Momente werden baufiger als Sinnbänder erkannt und an den entsprechenden Stellen eingefügt Einleitend werden wir in unserem Beispiel mit ziemlicher Gonauigkeit über szenische Einzelheiten unterrichtet, die nun schon mit ästhetischer Keinheit wiedergegeben werden (Das Haus steht versteckt, der Kater wiegt sich) — Die grobe Form der Darstellung und die stark phantastisch durchsetzte Schilderung sind überwunden, die verschiedenen Gegenstände und Personen werden zumeist erakt registriert Ueberdies wird aber in die schriftliche Darstellung der Totaleindruck des Bildes verwoben, sodaß wir oftmals beinahe eine malerische Stizze der außeren Umgebung vor uns haben. Auch im folgenden wird der Totaleindruck für die herausgefundenen inneren Sinnbezuge bestimmend, was sich deutlich in Absatz II zeigt, wo das Geheimn'svolle durch die charakterisierenden Zusätz hervorgehoben ist: "unbewußt — sie merken nichts" Damit sind wir in aller Kurze in die Situation eingefuhrt Die berschiedenen Teilborgange nun, die den außeren Gang der Handlung allmahlich vorwärtsbringen, werden mit ziemlicher Sicherkeit wiedergegeben Die Schreiberin halt sich durchaus an die Filmdarstellung Wie diese einzelnen Vorgänge nun auch in ihren Details genau wiedergegeben werden, wird an der Stelle deutlich, wo die Angriffsszene Jolingels und die Berzauberungsszenen geschildert sind Erst bei der Abschiedsszene (VI) macht sich die innere Beteiligung bemerkbar Der Knabe dieses Alters deutete diesen Augenblick als Mitteilung seines Schicksals, hier finden wir nun eine erakte Beschreibung Trothdem versucht das Mädchen im einzelnen tiefer einzudringen, was ihr auch gelingt. Die einzelnen Momente der Szene werden entsprechend motiviert - Der Bogel will nicht mit, und die Here wird ungeduldig und zerrt unsanft an dem Seil. — Was nun die folgende Darlegung im Gang der Erzählung bringt, lehnt sich eng an den Filminhalt an Die Mondszene, die auch hier in aller Kürze erwähnt wird, trägt der Lage entsprechende Motivierungen Die Zauberkraft der Glockenblume ist der Schreiberin unseres Beispieles vollkommen klar, überall finden wir in der Einzelbeschreibung des Fortganges zur Handlung den deutlichen Hinweis auf die Zauberwirkung derselben Um Ende der Niederschrift werden nochmals besonders lebendige Büge der Darstellung herausgearbeitet (aufgeregt flattert der Vogel hin und her). Der Gesamteindruck, den die Schlußszene hervorruft, spiegelt sich in den Worten wieder: "glücklich fallen sich Prinz und Prinzessin wieder in die Urme" . "lange halten sie sich umschlungen"

Uehnlich wie bei den Knaben dieses Alters treffen wir hier eine sachliche Darstellung des Handlungszusammenhangs Die konventionelle Haltung tritt bei den Mädchen an densenigen Stellen besonders deutsich hervor, wo es sich um den Bepicht über die Liebesbeziehungen der beiden Personen handelt. Darin zeigt sich die dieser Altersstufe in besonderer Weise eignende Schen, persönliche Erlebnisse anderen gegenüber preiszugeben Ueberdies aber können wir noch einen weiteren allgemeinen Zug der Darstellung feststellen: die Mädchen bemühen sich, das Erlebse in besonders gewählter Form darzustellen.

# Allgemeine Entwicklung der Auffassungsfähigkeit für komplere Sachverhalte

Ueberblicken wir nun abschließend und zusammenfassend unsere Ergebnisse und versuchen wir die allmahliche Entwicklung der Auffassungsfähigkeit generell zu kennzeichnen, so mussen wir zunachst wieder auf den in der Problemstellung erwähnten Apperzeptionsvorgang zuruckzugreifen, denn in den Niederschriften der verschiedenen aufeinanderfolgenden Altersstufen zeigte sich uns ein gewisser Entwicklungsfortschritt, indem die apperzeptive Leistung mit zunehmenden: Alter sich mehr und mehr vervollkommnet Reben den fakegorialen Bewußtseinsstruktur, die, a priori gegeben, uns die differenzierte Erfassung der Wirklichkeit ermöglicht, sind es ja noch andere Kaktoren, die die psychischigeistige Entwicklung des Menschen bedingen und die im besonderen bei der apperzeptiven Leistung eine Rolle spielen.

Welche Bedeutung gerade auch die psychisch=gerstige Entwicklung des Menschen bei der Erfassung der Wirklichkeit hat, durfte aus einer kurzen Gegenüberstellung der Auffassungsleistung eines tojahrigen Rindes im Bergleich zu der eines 14jahrigen herborgeben, auch kann die Entwicklungsspanne in der Auffassungsfähigkeit rein sinnlich-gegenständlicher wie sinnbezogenei Verhalte der Wirklichkeit an diesen Beispielen übersichtlich dargelegt werden.

#### al Auffassungsleistung eines rojahrigen Rindes

Wir hatten in der Schule einen Film gesehen. Es kam eine Here mit einem Vogel daherspaziert, sie war ganz alt und krumm Da sahen wir eine Frau und einen Mann, die standen im Wald Da kam ein großes Tier zu den zweien Der Mann hob sein Messer auf und das Tier lief zurück und ging Als der Mann hinterherschaute war die Frau verschwunden Da kam die Here hintenher geschlichen mit einem Vogel, der Vogel saß dem Mann auf den Kopf, der Nogel zweise und zu den Kopf, der

Vogel pickte ein Weilchen, dann ging die Here mit dem Vogel in ihr Schloß
Sie tat den Vogel in den Kasig und dann ging sie die Treppe himmter und

Oie tat den Vogel in den Kazig und dann ging zie die Treppe hinuntet und der Mann ging auf einen Berg Er lag ein Weilchen hin und stand gleich wieder auf und ging den Berg hinab Er lebnte an ein kleines Vaumisen, da sah er eine Slockenblume, er riß sie hintveg und nahm sie in die Hand Da kamen Rohrstrefel aus der Erde heraus und er schlüpfte gleich hiner und ging wieder den Berg hinauf, er lief über viele Berge, da kam er an das Schlöß Er trat hinauf, da brach es in der Mitte zusammen, da ging er Treppen hinauf, da ließ er einen Vogel heraus und da kam eine Frau heraus Da kam die Bere, er schmif die Rohrstiefel auf fie und dann fiel fie um

Aus dem Handlungszusammenhang werden mit aller Deutlichkeit Personen, Tiere und Gegenstände, sowie Vorgange, Tätigkeiten und Zustände herausgeformt Das charakteristische dieser rem gegenständlichen Feststellungen liegt in ihrer Undifferenziertheit. Namentlich dort, wo es sich um Feststellungen von

Persenen, Tieren und Gegenstanden handelt, vermissen wir in den meisten Falsen nahere Ungaben über Beschaffenheit n. a. So wird nur von einem Main, einer Frau, einem Baum, einem Bogel unw gesprochen, ohne über die weiseren charakteriserenden Momente eiwas auszusagen Unders steht es schon bei der Bestimmung der Vorgänge und Tatigkeiten, die Jusape eihalten, in denen die Richtung naher bestimmt wird, wie z. B. "er siel — auf den Boden", "er schaute — ruckwärts", "er hob — auf". Hier wird also schon mehr auf das Teilmoment im Vorgang und in der Tatigkeit geachtet

Stellunweise finden wir neben den rein gegenständlichen Feststellungen schon Unsätze zu gewissen Deutungen. Besonders an der einen Stelle, wo bon der Ungriffsszene Joringels gesprochen wird, begnugt sich der tojährige nicht mir mit einer bloken Keststellung der Lätigkeit (das Aufheben des Dolches). sondern diesem Vorgehen wird eine Bedeutung zugrunde gelegt. Die beachteren Bewegungen sind in bestimmter Weise motiviert, es ist eine Absicht, "er wollte - erstechen". So wird also auf Grund der beobachteten Bewegungen ein wirksames psychisches Moment erschlossen (das Willensmotiv). Auch bei der Beobachtung der verschiedenen Zauberhandlungen und des dadurch bewirkten Vorganges der Verwandlung handelt es sich nicht nur um Feststellungen elementarer Urt, sondern diese Teilvorgange verkorpern ein Bestimmtes, eben die Berganberung In diesem Falle liegt dem Vorgehen ein Iweck zugrunde Alchnliches begegnet uns auch an der Stelle, wo Joringel die Here mit den Rohrstiefeln erschlägt Das Werfen mit den Stiefeln und das darauf folgende Umfallen der Here wird als Ursache — Wirkungsverhältnis erfaßt. So sehen wie also, daß hier eine bestimmte Ueberlegung vorangegangen ift, die zu diesem Schlusse geführt hat Ueberblicken wir aber die gesamte Wiedergabe, so fällt uns außerordentlich deutlich ins Auge, daß dem Bericht ein innerer Zu= sammenhang fehlt. Die Emzelangaben werden isoliert, ihrer zeitlichen Abfolge nach, wiedergegeben,

Damis wären die wesentlichsten Züge der Interpretation der 10jährigen festgehalten. Es geht nun bei der Gesamtbetrachtung darum, die Bewußtseinssstruktur der betreffenden Altersstufe herauszustellen.

Win wollen hier generell feststellen, in welcher Weise, speziell mit Hilfe welcher Kategorien ein Wirklichkeitsverhalt aufgegliedert wird Alles, was unser Bewußtsein aus einem Wirklichkeitsverhalt herausformt, weist auf eine bestimmte Gliederung hin. Diese Gliederung, oder besser gesagt, diese Aufgliederung geschieht kategorial; d. h. bestimmte Erscheinungsweisen der Außenwelt werden zu einer Einheit zusammengesaßt und erhalten somit den Charakter des Geganstandlichen. Nun konnen aber mehrere solcher Einheiten aus einem Sachverhalt herausgesormt werden

Bei dem i ojährigen ergibt es sich mit aller Deutlichkeit, wie bestimmte Einheiten in den Vordergrund treten Diese sind zunächst Personen, Tiere und Gegenstände und neben diesen dann noch besonders Vorgänge, Tätigkeiten und Zustände. Es handelt sich also hier in erster Linie um die Kategorien der Person, des Tieres, des Gegenstandes und dann um die Kategorien der Tätige

keiten, Borgange und Zustande Diese sind bei den tojährigen dominierend. Trosdem haben wir gesehen, daß gewisse Olsferenzserungen bei der Bestimmung der Borgänge und Tätigkeiten in Erschemung treten, die auf weitere Kategorien so z B die Kategorie der Relation der Zeit (immer) und des Orses (an dem Baum) hinweisen Ueberdies werden nun auch schon Schlüsse gezogen. Ursachenwirkungszusammenhänge, Absicht- und Zweckbestimmungen treten deutlich hervor

So dürfen wir wohl abschließend sagen, daß die kategoriale Bewußtseinssstruktur sich meist aus Kategorien zein gegenstandlicher Art konstituiert. Weniger entwickelt sind die differenzierenden Kategorien und Kategorialkunktionen der Beschaffenheit der raumlichen, zeitlichen, quantitativen und qualitativen Relationen Indessen zeigt sich da und dort doch die Verwendung von Worten und Begriffen, die auch auf Beziehungen lokaler und temporaler Urt hinweisen.

Eine gleiche Struktur und ein analoges Hervortiefen derselben gegenstandlichen Kategorien zeigte sich auch in den Niederschriften über den Berner Oberland-Film Diese Altersstufe war es vornehmlich, die immer wieder auf Personen, Gegenstände, Vorgänge und Tätigkeiten, sowie Orts- und Zeitbestimmungen abhob und fallweise auch noch äußerliche Funktionszusammenhänge bemerkte. Ueberdies sinden sich dann auch noch einige Bestimmungen qualitätiver und quantitativer Art:

Ich sah in dem Film ein großes Wasser und in dem Wasser waren viele Schiffe, große und kleine Aber in den großen Schiffen saßen viel mehr Leute darin, und von den Felsen kam auch viel Wasser herab Und auf den Wiesen weideten auch Kuhe, die Kuhe wedelten mit den Schwänzen hin und her und fraßen viel Graß

Die Ziegen schauten immer wieder herum, wo es noch schöneres und größeres Gras gibt Und die Leufe liefen so schnell, daß sie im Nu verschwunden waren Die

Züge fuhren auch und es waren drei Züge beieinander

Demgegenüber stellt die Auffassungsleistung der 14jährisgem ein gänzlich anderes Strukturbild dar Gewiß sind auch die Grundkategorien vorhanden, vermittelst derer ein gegenständlicher Aufbau der Wirklichkeit ermöglicht wird Aber schon die Tatsache, daß es sich um einen geschlossenen Zusammenhang handelt, daß dem Ganzen ein Sinn zugrunde gelegt ist, deutet darauf hin, daß den 14jährigen bedeutend mehr und differenziertere Kategorien zur Verfugung stehen mussen, um eine so lebendige Auffalsung der Wirklichkeit zu schaffen. Insbesondere sind es kategoriale Leistungen, in denen auch die innerpsychischen und gesktigen Motivationszusammenzhänge erfaßt und gedeutet werden.

Zur eingehenden Charakterisierung dieser Altersstufe führen wir nochmals ein bezeichnendes Beispiel an:

Dieser Film war ganz schön Er hat mich sehr gefreut Ich schreibe nun, wie ich mir diesen Film als eine Geschichte vorstelle Es war eine Here, die mitten im Walde wohnte Da schickte sie einen Begel, sedenfalls einen Raben, folt.

Walde wohnte Da schrecke sie einen Vogel, sedenfalls einen Raben, foit.
Ich war sehr gespannt, wohin er flog Aber ehe ichs ausgedacht hatte, war schon das Bild da. Ein Prinz und eine Prinzessen standen sich gegenüber Sie hatten einander lieb. Da kam der Rabe angeflogen, doch sie bemerkten ihn nicht Es war

altes so geve mitsvoll Da auf eining' beugte sich der Nabe der Prinzessim zu, schrie einem and wie tot lag sie nun da Der Prinz erschrak darüber sehr und er fing an weinen

Wieder neigte sich der Bogel herab, diesmal auf den Prinzen Doch wie man denten könnte, daß der Prinz jest umfallen wurde, nem die holde Prinzessin wachte auf und beide reichten sich die Hand

Doch wieder ein neues Unglud

Ein Einhorn kam dahergelausen Der Prinz nahm sein Messer und lief ihm mit aufgehobenem Arme entgegen Das Einhorn ging ein Stuck zuruck Da, der Rabe flog immei um sie herum und ploglich bleibt er still sien Das Madcheis

ging ihm Schritt fur Schritt nach

Wenn ich in einer solchen Lage getzesen ware, wie diese beiden, ich hotte nicht gewußt vor Angst, was tun Das Tier verschwand, doch jest kam die Here hinder ihnen drein Das Madchen war in einen Vogel verwandelt und der Prinz in eine Sildsaule Die Here schrift mit den verzauberten Vogel fort Er zog fortsvahrend dem Prinzen zu Da sah man ihn wieder, wie er auf einen hohen Berg ging Auch der Vollmond wennte um sein Ungließ

Um Abhange des Berges fand er eine Glockenblume, diese riß er ab Na standen auf einmal ein Paar Stiefel vor ihm, diese zog er eiligst an und stieg mit ihnen auf den Berg und von dort über alle Hauser und Berge, bis er an das Haus der Here kam

Er stand auf das Dach und was geschah, das Haus brach zusammen Dann ging er weiter, bis er zu vielen Kasigen kam Eines dabon machte er auf und aus diesem kam seine Geliebte heraus Aber wieder kam die Here Dieser gaben sie einen Stoß, daß sie hinsiel und tot war Das war recht, denn jest ist das Ungluck vieler zum Gluck geworden

Hier liegt ein Sinnganzes vor, das seiner inneren wie außeren Gliederung nach die ins Einzelne differenziert ist Seine Entstehung setzt ein reichthaltigeres Kategoriensystem voraus als das bloße Aufzahlen von Dingen, Versonen, Tätigkeiten und einigen Beschaffenheiten.

Es bedarf mur einiger Hinweise, um die Rategorien für Plychisch-Geistiges herbortreten zu lassen Bemerkungen wie: "unbewußt. — sie merken nichts". "ungeduldig", — "er muß mit, — ob er will oder nicht" — "seine (raurige Geschichte" oder aus anderen Beispielen: "Schicksal", "Liebe", "Glick", "Unglück", besagen uns, daß hier das hinter den außeren Vorgängen sich abspielende psychisch-geistige Grundgeschehen erlebt und geschaut wurde Von da aus aber gewinnt das Ganze an Lebendigkeit und Wirklichkeitsnähe Waren bei den lojahrigen die rein gegenständlichen Interpretationen vorherrschend, so treten jest neben diesen die reinen Sinn- und Ausdrucksdeufungen klar herbor Eine wesenkliche Voraussekung hierfür ist vor allen Dingen die Kähigkeit des Sich-einfühlenkonnens und Miferlebens der Situation So ist es eben jest erst möglich, einen Ausdruck zu deuten und den tiefer liegenden Sinn eines außeren Vorganges zu ermitteln. Und wie bereits an früherer Stelle unserei Untersuchung können wir sagen: durch die gegenstandlichen Wahrnehmungsdinge hindurch wird ein Sinnzusammenhang geschaut, fur den die rein gegenståndlichen Wahrnehmungsdinge nur als bloke außere Buchstaben figurieren. die mit Sinn erfüllt werden mussen. Natürlich spielt auch hier der konkrete individuelle Erlebniszusammenhang eine bedeutende Rolle und hilft zu tieferem und vielseitigerem Verständnis.

Wenden wir uns nun der Betrachtung der Auffassungskategorien für Personen und Gegenständen zu, so zeigt sich auch da ein weiterer differenzie-

render Zug. Personen und Gegenstände werden nun mit ihren besonderen Eigenschaften benannt, so 3. B. "die greuliche Here", "der arme, unschuldige Joringel", "der gute Mond", "das im Walde versteckte Haus", oder aus dem andern Film: "ein herrlicher Wasserfall", "die leuchtenden Spisen der Alspen", "der reißende Gießbach" uff.

Darm wird einmal mehr auf das Psychische abgehoben, dann wieder auf den Ausdruckswert und Ausdruckscharakter. So ermöglicht eine Verbreisterung und Verfeinerung des Kategorienapparates eine totalere Erfassung der Wirklichkeit überhaupt, sodaß neue Gebiete gesichtet und dem wertenden Erleben zuganglich werden Dabei ist zu beachten, daß die Elementarkategorien sur rein physischen Omge, Vorgange und Verhältnisse niemals überflüssigind, sondern als Träger hoherer Beziehungen gelten

Der wesenklichste Zug der Isiahrigen sut sich aber besonders darin kund, daß die Einzelkatsachen nun an Hand eines Sinnfadens miteinander verknüpft werden, sie stehen also nicht mehr isoliert, sondern sind aufs engste initeinander verbunden Das Streben nach immer klarerer Sinneinheit ist wesensmäßig verbunden mit der Differenzierung gegenstandlich gerichteter wie sinndeutender Kategorialfunktionen.

Jur Charakteristik der Gesamtstruktur dieser Ultersstufe sei auf ein ans deres Beispiel aus dem Berner Oberland-Film hingetviesen

Ach das waren herrliche Bilder! In mit streg der Wunsch auf, doch einmal dorthin zu kommen Zuerst fuhren wir in Gedenken mit einem Dampfer über den herrlichen Thunersee Auch saben wir das nette Städtchen Thun dor unseren Augen liegen Durch schöne Landschaften durch allerhand staunend nette Städtchen fuhren wir Huben und drüben waren Wiesen, auf den Kühe und Ziegen weideten und oben am blauen Himmel saben wir die leuchtenden Spizen der schneebedeckten Alpen Was sehen wir da? Vor uns war der schone Gresbacher Wasserfall

Er sturzte von den Felsen herunter und sprifte dann wie Staub wieder auf Er war herrlich weiß und sah einem Schaum gleich Dann stregen wir wieder ab und sahen in einer Stadt noch etwas sehr seltenes, namlich eine große Standuhr Als wir noch weiter in die Stadt hineinkamen, sahen wir noch zwei vierspannige

Rutschen im Unterschied zu den vielen Autos bei uns usw

In diese gewaltige Entwicklungsspanne, die wir durch die Gegenübersstellung der beiden äußersten Altersstufen zeigten, ordnen sich nun noch drei weitere Altersstufen ein, auf deren Struktur wir noch einzugehen haben, da sie uns die allmähliche Differenzierung der Bewußtseinsstruktur deutlich machen.

Die Elfjährigen

In gleicher Weise, wie bei den rojahrigen finden wir auch hier die Grundkategorien vertreten. Der wesentliche Fortschritt besteht nun in der Lendenz zur Vereinheitlichung des Ganzen. Schon aus der Einzelanalnse ersichtlich, macht sich da und dort eine thematische Bestimmung des Ganzen bemerkbar Iweisellos ist auch hier schon die Kategorie zur Erfassung psychische geistiger Erscheinungen entwickelt, fänden wir ja sonst kaum die Bemerkungen über das "Glück des Paares" und an späterer Stelle beim Wiedererscheinen der Here den Jusah "welche ihn in das Unglück geworfen hatte". Selbst in der personalen Bestimmung der Jorinde als "Geliebte" tritt das psinchische Mos

ment ceutlich herbor. Die soeben erwähnten Begriffe bekunden nus ein deutliches Verstehen für interpersonale Zusammenhange. Wo nun das Verstehen innerscelischer Vorgänge an Bedeutung gewinnt, wird auch die Handlung als solche einheitlicher, es ist dadurch ein Sinnband gefunden, das die einzelnen Teilerscheinungen nuteinander entsprechend verbindet. Wesenklich tritt dann noch die Qualitats= und Quantitätskategorie herbor Beispiele hierfür sind folgende: "ein junges Paar", "ein holder Knabe", "ein schönes Mädchen", "Untier", "Riesenschritte", "ein Paar Stiefel", "zwei Glockenblumen", usw.

In ausgeprägterem Maße wie bisher wirken auch die Kategorien der Relation der Zeit und des Ortes, denn Zeit und ortsbestimmte Ungaben sinden sich in viel größerer Zahl. Auch die Ueußerungen für einfache Gemütszustände, wie Trauer, Freude und Schreck zeigen sich an den verschiedensten Stellen der Niederschriften in reicherer Anzahl Ueberdies sind auch die Kategorien der rein sachlogischen Beziehungen häufiger und helfen somit die Teilmomente der Handlung verbinden.

Dasselbe Ergebnis zeigt auch die Analyse der Niederschriften des Berner Oberland-Filmes Neben den Grundkategorien, die im wesenklichen die Auffassung von Personen und Segenständen, Vorgängen und Tätigkeiten bestimmen, finden sich des ofteren qualitative und quantitative Sonderbestimmungen So z B: "Die Verner Alpen sind ein schönes Gebirge Es hat viele Kurorte dort, two die Leute sich erholen können". — An diesem Beispiel wird ganz deutlich, wie die einfachen Feststellungen noch verschiedenkliche Erweiterungen erfahren und wie zudem schon Schlüsse gezogen werden, die die verschiedenen dargebotenen Vildsenen rein außerlich miteinander verknüpfen. Abschließend wäre nun folgendes zu sagen:

Weit mehr als die Kategorien des Dinges, der Person, der Tätigkeiten und Vorgänge, sowie Zustände, dominieren die Kategorien der Dualitäts- und Duantitätsbezüge, und häufiger treten die Kategorien der rein sachlogischen Beziehungen zur Veremheitlichung herbor Ueber allem aber steht schon ein getoisses Verstehen des Psychisch-Geistigen, was sich namentlich in den interpersonalen Bestimmungen zeigt.

# Die 3mölfjahrigen

Immer mehr verzweigt sich das kategoriale Netz; immer mehr sinden wir charakteristische Zusake, die das im höheren Maße entwickelte Verskändnis für Seelisches bezeugen Selbst die Fähigkeit, das Spezisische der bildlicken Darstellungen zu deuten, zeigt sich besonders bei der Interpretation der Traumszene. Fanden wir bei den 10- und 11jährigen hier meist nur ein Registrieren der verschiedenen aufeinander folgenden Vorgänge (das allmähliche Aufwachsen und Verschwinden der Blumen), so wird bei den 12jährigen das Ganze als Traum verstanden, d. h. aber, die äußeren Vorgänge figurieren als Sinnfragmente eines bestimmt gearteten Ganzen. So werden wir .nun sagen können, daß in diesem Falle ein sinnbezogenes Verstehen für Ausdrucksformen entwickelt ist. Außerdem wirken die reichhaltigen persönlichen Erfahrungen und

die Fabigkeit, sich in die gesamte Situation hineinzufühlen. Die Kategorien' der Qualitats= und Quantitätsbezüge sind auch in stärkerem Maße differensziert. Un vielen Stellen tun sich aber nun schon bewußte Ueberlegungen dar. Das Kind reflektiert, und so kommt es im Einzelfalle beispielsweise zu Ueußerungen wie "sie rüttelte ihn, aber es half nichts". Nicht zum mindesten aber tragt die Phantasie zur nur moglichen Differenzierung aller Kategorien bei, was sich vor allem bei der Liebesszene und der Traumszene offenbart, die dadurch eine stärkere Aufgliederung erfahren. Hierbei wäre besonders auf die Niederschriften hinzuweisen, in denen der Bersuch gemacht wird, die einzelnen Personen der Handlung im Voraus einzuführen.

Auch bei dem Berner Oberland-Film finden wir eine stark restektsterende Haltung gegenuber der Erschemungswelt, auf jeden Fall sind die Kategorien für tonkretere Realbezüge schon ziemlich stark differenziert Außerdem werden an den verschiedensten Stellen, wo Personen, Dinge, Vorgänge und Täsigkeiten erwähnt werden, weisere qualitative und quantitaive Bestimmungen vorgenommen Die starke Differenzierung der Bewußtseinsstruktur bringt es auch bier mit sich, daß die verschiedenen einzeln dargebotenen Vildzenen enger miteinander verbunden werden, so z. B. wenn es heißt: "Die Verge sind sehr stell und deshalb muß man Beigbahnen bauen, um die Leute schneller in das Gebirge zu bringen". Auch da, wo in stärkerem Maße qualitative Momente den Schönheitscharakter der Landschaft hervorheben, wird der Bericht geschlossener. Dafür folgendes Beispiel: "Langsam kriecht die Bahn den Berg empor, von steiler Höhe stürken Gießbäche ins Tal und ruhig zieht eine Herde vorbei

Die Dreizehnjährigen

Die allgemeine Boraussetzung zur sinnvollen Erklärung einzelner Borgänge ist die Fahigkeit des Sichzeinfühlens und des Miserlebens der Situation. Eigentümlicherweise offenbart sich bei Kindern dieses Alters ein ziemlich starkes Bermögen, in die tieferen seelischen Schichten einzudringen Nach den Niederschriften wird beinahe in sedem Saze ein neues differenzierendes Moment, das vornehmlich sich auf Psychisch-Geistiges bezieht, beachtet. Dazu muß noch bemerkt werden, daß die schon früher vorhandene reflektierende Haltung dem Dargebotenen gegenüber ebenfalls weitgehendst differenziert ist In großzügiger Weise wird namentlich bei der Interpretation von bestimmten, für das Handlungsganze wesentlichen Einzelszenen versahren Hier tut sich mit aller Deutlichkeit die Verfeinerung der Bewußtseinsstruktur kund

So ist es keine Seltenheit, daß bei der Darlegung der interpersonalen Beziehungen des Paares (Joringel und Jorinde) auch die Here in den engeren Berband mit aufgenommen wird, indem sie zur Muster der Jorinde ershoben wird.

Eine andere Arbeit spricht von einem König "Morin", der sich nach einer treu zur Seite stehenden Frau umsieht, zu dem Zwecke trifft er sich mit einer Prinzessin des Nachbarschlosses bei Sonnenuntergang. Doch als die gräßliche Heze dieses erfährt, schmiedet sie nichts Gutes verheißende Pläne. Ueberall

tieten flychologische Teilmomente differenzierend hervor Dadurch nun werden auch da, wo es sich um Herausstellen außerer Beziehungen handelt, die Teilsglieder bis ins einzelne verfeinert

Die Niederschriften des anderen Filmes zeigten ebenfalls einen gewaltigen Fortschritt, die Rategorien zur Erfassung der Realbezuge werden durch die Einwirkung personlicher Erfahrungsmomente immer starker differenziert

Wichtig ist vor allen Dingen die Tendenz zur Vereinheitlichung des Ganzen, die immer stärker zum Ausdruck kommt. Persönliche Momente in der Bewußtseinsstruktur des Kindes helfen Sinnbänder aus dem Handlungsganzen herauslosen. Folgende Beispiele aus dem anderen Film sollen dafur noch einen kurzen Beleg bieten, so wird einmal gesagt: "Wir kamen an den Thuner See, da war das Wasser warm und wir konnten baden Dann ging es in rascher Fahrt zur nächsten Station weiter, dort stiegen wir aus, vesperten erst und bestiegen dann den Gletscher". Die Beachtung des Uesthetischen in der Darstellung des Films stitt besonders bei Madchen prägnant herdor. Vielfach sinden wir da Leußerungen wie: "dieser herrliche Unblick", "dieses im Tal ruhende Dorfchen", "der majestätische Gletscher", "die weißen Schneezgipfel in ihrer Pracht"

Um noch die Tendenz zur Abrundung der Handlung zu charakterisieren, seien noch einige Zahlen angefugt, die das allmähliche Zunehmen der Verswendung von Marchenanfangs- und Schlußformeln zeigen

| n                     | Rnaben           | Mådchen            |
|-----------------------|------------------|--------------------|
| Bei den 10jährigen    | o º/o            | 000                |
| Bei den 11jährigen    | 5 <sup>8</sup> % | $7^{6}$ $^{0_{0}}$ |
| Bei den 12jährigen    | 77 º/o           | 96 %               |
| Bei den 13/14jährigen | 100 %            | 100 0/0 1)         |

Nicht unwichtig ist es, noch abschließend auf die allgemeinen Unterichiede in der Auffassungsfähigkeit beider Beschlechter furz einzugehen. Allgemein kann gesagt werden, daß die Madchen den Knaben in der differenzierten Erfassung der Wirklichkeit auf jeder Altersstufe voran sind Dies zeigt sich bereits schon bei den rojährigen Mädchen, bei denen wir qualitative Busage finden, die in ihrer Urt den qualitativen Busagen der II= jährigen Knaben entsprechen Weiterhin ist im Durchschnitt die Aufgeschlossenheit für Fremdseelisches ber den Mädchen auf früherer Stufe und in differenzierkeren Maße vorhanden. Die Verwendung von konvenkionellen Sprachbegriffen ist bei den Mädchen viel haufiger als bei den Knaben Die großte Aufgeschlossenheit fur Psychisch - Geistiges und die differenzierte Erfassung desselben sinden sich bei den Madchen im 13 Lebensjahr. Die Knaben verweilen hingegen immer noch mehr im rein Sachlichen und begnügen sich mit der Erklarung rem äußerer Vorgänge Uuch ist die Fähigkeit der 14jahrigen, in der Darstellung ihrer Erlebnisse schon auf das stillstische Moment abzuhe: ben, bei den Madchen durchaus stärker entwickelt

<sup>1)</sup> Die Prozentzahlen drücken die Angahl der Arbeiten aus, in welchen bereits die Abrundungsformeln verwendet wurden

# Literatur

- Berger, Fr. Beitrage zum Problem der kategorialen Wahrnehmung und seiner padagogischen Bedeutung Zeitschrift f Psinchologie, Bt 110/11. 1929
- Buhlei, Ch : Kindheit und Jugend Psychologische Monographien, 3 Bd, 3 Unfl, 1931
- Dolch, J: Das Problem der Wortbedeutung in der Kindersprache Fliedr Manns Padagogisches Magazin 1923 H 922
- Groos, K. Das Seelenleben des Kindes Berlin 1923
- Kioh, D. Psychologie des Grundschulkindes in ihrer Beziehung zur tindlichen Gesamtentwicklung Friedr Manns Padagogisches Magazin H 1122 7 u 8 U 1930
- Kioh, D: Psychologie der Oberstuse, Beitrag zur Reform der Bildungsarbeit Friedr Manns Padagogisches Magazin, H 1362 z u. 4 U H 1362 1933
- Lange,  $\Re$ : Ueber Apperzeption 11 u 12 Aufl 1912
- Messe, A.: Die Apperzeption und ihre Bedeutung für Unterricht und Erziehung 32 Aufl. 1928
- Pfahler, G. Ein experimenteller Beitrag zur Psychologie der Zeugenaussfage Zeitschr f angerd Psych Bd AXVII 1926 "Schüleraussagen uber eine Ernsthandlung." Z f ang Pf Bd 27 1926
- Schrenk, J: Ueber das Verständnis fur bildliche Darstellung bei Schulkindern aus dem Padagogischen Seminar der Umbersität Tubingen. Leipzig 1914 "Wiss Beiträge zur Padagogik und Psinchologie.
- Schröbler, E: Die Entwicklung der Auffassungskategorien beim Schille kinde Leipzig 1912
- Spranger, E: Psychologie des Jugendalters Leipzig 1924
- Stern, W.: Die Aussage als geistige Leistung und das Verhörsprodukt Beiträge zur Psychologie der Aussage, herausgegeben von L William Stern 3 Heft, 1. Teil. Leipzig 1904
- Tum I ir z, D.: Die Reisejahre, Untersuchungen zu ihrer Psychologie und Pädagogik 1. Teil: Die seelischen Erscheinungen der Reisejahre. Leipzig 1924
- Ziehen, Th.: Das Seelenleben der Jugendlichen. Friedr. Manns Padas gogisches Magazin. H 916 1927

# Lebenslauf

Ich, Karl Richard Junge, bin am 24 Dezember 1907 als Sohn des Reichsbahnoberinspektors Karl Robert Junge und seiner Chefrau Martha geb. Albrecht zu Dresden geboren

Bon Oftern 1914 bis Oftern 1919 besuchte ich die to Bürgeischule in Diessen, worauf ich nach bestandener Aufnahmeprüfung in das Gomnasium zum Heiligen Kreuz eintrat und daselbst im Herbst 1928 die Reiseprüfung ablegte Seit Wintersemester 1928 studiere ich an der Universität Tübingen evang Theologie und Padagogik Meine Lehrer waren die Herren Prosessoren Faber, Groos, Hauer, Heim, Kittel, Krah, Desterreich, Rudolph, Stracke, Traub, Volz, Wundt.

# Studien zur Hippokratischen Schrift

ΠΕΡΙ ΔΙΑΙΤΗΣ

### Inaugural-Dissertation

zur Erlangung der Doktorwürde einer Hohen Philosophischen Fakultät der Universität zu Tübingen

von

Adolf Palm

aus Leutkirch

Tübingen 1933

Gedruckt mit Genehmigung der Philosophischen Fakultat der Universität Tubingen.

Referent Professor Dr. Johannes Mewaldt. 20. September 1929.

### I. Teil.

Untersuchungen über die Geschichte der Zoologie bis auf Aristoteles:

Die Entstehung des älteren Tiersystems und seine Nachwirkung bis zum Ende des 4. Jahrhunderts v. Chr.

#### Einleitung.

## Die Entdeckung eines voraristotelischen Tiersystems in der hippokratischen Schrift Περὶ διαίτης.

Bis zum Jahre 1904 war man der Ansicht, das Tiersystem des Aristoteles bilde den ersten Versuch, die Tierwelt systematisch zu gliedern, wenn man auch nicht darum herum kam, die Benutzung umfassender Vorarbeiten für seine zoologischen Bucher anzunehmen 1). Es ist das Verdienst des Zoologen Rudolf Burckhardt<sup>2</sup>), ein wesentlich älteres zoologisches System gefunden zu haben, indem er vom zweiten Buch der Schrift Περὶ διαίτης3) ausging, wo 52 Tiere hinsichtlich ihres Nährwertes behandelt sind 1). Obwohl in dieser Schrift diatetische Gesichtspunkte fur die Anordnung maßgebend sein mußten, springt doch sofort in die Augen, daß eine in damaliger Zeit bekannte Klassifikation der Tiere berucksichtigt wurde. Die fur den Diatetiker wertlosen Tiere, wie Reptilien und Insekten, fielen naturlich weg. Aber keineswegs ist der Verfasser jener hippokratischen Schrift der Urheber dieses Systems. Das ergibt sich aus dem Charakter der Schrift und der Arbeitsweise ihres Verfassers überhaupt. Es lag ihm ein Autor vor, aus dem auch Aristoteles nach Burckhardts Ansicht<sup>5</sup>) geschopft haben soll. Er erkannte namlich, daß das Tiersystem in Περί διαίτης abgesehen von den durch den Zweck und die Umstande ihres Verfassers bedingten Verschiebungen und abgesehen von der verschiedenen Zahl der genannten Tiere beinahe dasselbe ist wie das Aristotelische Dieses läßt sich in folgendes Schema bringen 6):

<sup>1)</sup> So K. Hammerschmidt, Aristoteles als Zoologe. Blatter für das Gymnasialschulwesen, herausgegeben vom bayr. Gymnasiallehrerverein 35, 1899, S. 577.

<sup>2)</sup> Das koische Tiersystem, eine Vorstufe der zoologischen Systematik des Aristoteles, Verhandl der Naturforsch Gesellsch in Basel 15, 1904 S 577 ff.

<sup>5)</sup> II 46 ff (VI 544 sqq L).

<sup>4)</sup> Burckhardts Ergebnis wurde von philologischer wie naturwissenschaftlicher Seite in seiner Richtigkeit bestatigt: Robert Fuchs, bei Burckhardt a. a. O. S. 399; Theodor Beck, Hippokrates Eikenntnisse . 1907 S 21. 232 ff; Theodor Gomperz, Griechische Denker III<sup>2</sup> S. 115, Emanuel Rádl, Geschichte der biologischen Theorien in der Neuzeit I<sup>2</sup> 1913 S 3, Otto Kornei, das homerische Tiersystem und seine Bedeutung für die zoologische Systematik des Aristoteles 1917 S. 22 f., H. Stadler, Biologie, s. Vom Altertum zur Gegenwart, die Kulturzusammenhange in den Hauptepochen und auf den Hauptgebieten 1919 S. 253 f. R Burckhardt - H. Erhard, Gesch der Zoologie und ihrer wissensch. Probleme I 1921 S. 17 f

<sup>5)</sup> a a. O. S. 398 ff; 410.

<sup>6)</sup> R. Burckhardt a. a. O. S. 379

I. ἔναιμα (Bluttiere)

1. ζφοτοχούντα έν αύτοῖς (Saugetiere)

2. ὄρνιθες (Vogel)

5. τετράποδα ἢ ἄποδα ψοτοχοῦντα (Reptilien)

4. ἰχθύες (Fische).

ΙΙ ἄναιμα (Blutlose)

1. μαλάκια (Weichtiere) <sup>7</sup>)

- 2. μαλακόστρακα (Weichschaltiere, Crustaceen)
- 3. ὀστρακόδερμα (Schaltiere, Muscheln, Schnecken)

4. ἔντομα (Insekten, inkl. Spinnen, Wurmer).

Demgegenuber steht das altere Tiersystem, wo teils durch die Namen, teils nur durch die Zusammenziehung bestimmter Arten bei der Besprechung ihres Nahrwertes sich folgende, den γένη μέγιστα des Aristoteles ) entsprechende Gruppen herausstellen lassen ):

1. θηρες Saugetiere (Haussaugetiere Paarhufer, Einhufer; wilde

Saugetiere)

2. ὄρνιθες Vogel (viell. ursprünglich: Flugvogel, Erdvogel, Wasservogel)

3. ἐχθύες Fische (nach B. vielleicht ursprunglich getrennt in Akanthopterygier der Kuste; Selachier, Schlammbewohner u. a.).

4. (Weichtiere) (Seepolypen, Tintenfische)

5. χογχύλια, Muscheltiere (Schnecken, Muscheln, vielleicht auch in der ursprunglichen Form des Systems noch nicht geschieden)

6. (Weichschaltiere) (Krabbe und zweierlei Krebse).

Der Urheber dieser Systematik hat das Verdienst, eine absteigende Stufenleiter von Lebewesen gegeben zu haben, als deren Hauptbedeutung die Abtrennung der Wirbellosen von den Fischen und Ordnung

nach ihrer anatomischen Verwandtschaft zu gelten hat.

Im ersten Augenblick erscheint es unglaublich, daß Aristoteles die Grundzuge seines ganzen Systems übernommen haben soll, ohne dessen Herkunft auch nur mit einem Wort zu erwähnen. Aber es ist ja bekannt, daß er seine Vorganger, wo er mit ihnen übereinstimmt, meist nicht nennt <sup>10</sup>) Eine andere Entlehnung auf dem Gebiet der Zoologie darf in diesem Zusammenhang kurz erwähnt werden: die Beschreibung agyptischer Tiere lieferte ihm Hekataios von Milet <sup>11</sup>). Hinzukommt, daß dieses Tiersystem, wie wir sehen werden, schon vor ihm eine weite Verbreitung gefunden hatte.

Daß direkte Beziehungen zwischen Περί διαίτης und Aristoteles hier vorliegen, ist kaum denkbar, da ja vor allem der diatetische Zweck das zugrundeliegende Tiersystem in jener Schrift nicht nur ziemlich unkenntlich macht, sondern auch zum Teil Allgemeinbezeichnungen

8) Die Hauptstellen für diese sind h. an I 6. 490 b 7, II 14. u. 15 503 b 25. IV 1. 523 a 31.

<sup>7)</sup> Im Gegensatz zur heutigen Terminologie wurden alle schalentragenden Weichtiere zur 5. Gruppe gerechnet.

<sup>9)</sup> Die Bezeichnungen, die im Text fehlen, stehen in spitzer Klammer 10) Vgl. A. Dyroff, Ueber die Abhängigkeit des Aristoteles von Demokritos, Philologus 63, 1904 S 45 11) H. Diels, Hermes 22, S. 429 ff, W. Jager, Aristoteles, 1923 S 526 A

fur die einzelnen Gruppen fehlen, spater wird es uns noch verständlicher werden.

Wo hat man nun die Quelle dieser Tiersystematik zu suchen?

Ob sie die gemeinsame des Diatetikers und des Aristoteles ist, wol len wir vorerst dahingestellt sein lassen; aber auf jeden Fall geht Aristoteles, soweit durfen wir Burckhardts Feststellungen gelten lassen, wenn nicht direkt, so doch durch Benutzung einer Mittelquelle, auf sie zuruck.

Rudolf Burckhardt bezeichnete dieses am Anfang stehende Tiersystem als das "koische", indem er von der Meinung ausging, daß der Verfasser von Περὶ διαίτης der koischen Aerzteschule angehörte und dei Urheber des Systems ebenfalls dort zu suchen sei. Doch steht diese ganze Hypothese, der es seinen Namen verdankt und seither behalten hat, auf sehr schwachen Fußen.

Es ist vollig unbegrundet, den Verfasser unserer diatetischen Schrift gerade als koischen Arzt zu betrachten 12) und seine Quellen ausschließlich im koischen Aerztekreis zu suchen. Für diesen kompilierenden Autor ist kaum mehr auf die Zugehörigkeit zu einer bestimmten Aerzteschule zu rechnen; zudem weisen, wie wir noch sehen werden, mindestens ebensoviel oder vielmehr ebensowenig Elemente nach Knidos wie nach Kos.

Leider wurde weder von philologischer, noch naturwissenschaftlicher Seite an Burckhardts Ergebnisse angeknupft. Damit liegt seit einem Vierteljahrhundert ein Arbeitsgebiet brach, das für die Kenntnis eines Zweiges der griechischen Geistesgeschichte wertvolle Beitrage liefern muß. Es soll hier ein Versuch gemacht werden, über Burckhardts Untersuchungen hinauszukommen. Der Weg, den wir einschlagen, kann nicht der sein, daß die Geschichte der Zoologie deduktiv von den Anfangen im 6. Jahrhundert in der jonischen Philosophie oder gar von Homer an aufgebaut wird. Da die Entwicklung nicht ohne weiteres in die Augen springt, mussen wir feste Anhaltspunkte als Ausgangspunkt zu gewinnen suchen. Ein solcher ist das Auftreten des älteren Tiersystems 13) im hippokratischen Korpus; der Endpunkt ist für uns Aristoteles Die nachste Aufgabe ist, die Entwicklungsphasen in der dazwischenliegenden Zeit aufzuhellen. Die Frage nach der Urheberschaft des Systems, seiner Entstehung und den Voraussetzungen derselben fuhrt uns dann in die altere Zeit. Erst zuletzt kann versucht werden, den Entwicklungsgang, den die zoologischen Forschungen der Griechen bis zum Ende des 4. Jahrhunderts genommen haben, zu rekonstruieren und lebendig zu machen.

<sup>12)</sup> Vgl außer Fredrichs Untersuchungen z. B. H $\,$  Diels  $\,$  Hippokr. Forsch. I, Hermes 45, 1910 S $\,$  126

<sup>13)</sup> Der von Burckhardt gepragte und seither unangefohtene Begriff des "koischen Tiersystems" muß aus oben genanntem Grunde aufgegeben werden; wir ersetzen ihn durch die Bezeichnung das "altere" oder das "voraristotelische Tiersystem."

#### 1. Kapitel.

#### Die Geschichte des voraristotelischen Tiersystems.

a) Die Spuren zoologischer Systematik in den übrigen Schriften des Corpus Hippocraticum

Vor allem erweist sich die Feststellung des genannten Gelehrten, daß dieses ältere System sich nur in dieser einen Schrift des hippokratischen Korpus nachweisen lasse, als nicht ganz richtig. Wenn auch zuzugeben ist, daß sich die "knidische Tierfolge" in dem Lebensmittelkatalog von Περὶ παθῶν¹¹) stark von der in Περὶ διαίτης unterscheidet, und beide nicht auf dieselbe Quelle zuruckgehen, lassen sich doch Spuren in einer anderen Schrift finden, in der der knidischen Aerzteschule nahestehenden Schrift Περὶ τῶν ἐντὸς παθῶν Doch können wir uns hier leider nicht auf Aufzahlungen von Tieren vieler Gattungen stutzen wie in den Katalogen von Περὶ διαίτης und Περὶ παθῶν; unsere Beobachtungen mussen sich auf die Fische, die für einzelne diatetische Vorschriften zusammengestellt sind, beschranken. Ihre Zahl ist gering; dennoch laßt sich aus dem Vergleich ihrer Gruppierung mit der bei dem Diatetiker und Aristoteles ein bestimmtes Ergebnis gewinnen

Eine allgemeine Bemerkung ist vorauszuschicken. Bei dem Versuche, durch einen Vergleich der Reihenfolge der Tierarten bei den zwei zuletzt genannten Autoren der Anlage in ihrer ursprunglichen Quelle moglichst nahe zu kommen, macht sich der Umstand sehr übel bemerkbar, daß Aristoteles sein Tiersystem nirgends im Zusammenhang vorlegt, wie er es ja überhaupt nicht als seine Aufgabe betrachtete, eine konsequent durchgeführte Einteilung zu schaffen 15). Wir sind auf die Zusammenstellung einzelner kleinerer Gruppen angewiesen, bei denen irgendwelche anatomische oder biologische Einzelheiten das verbindende Element bilden; so besonders für das γένος der Fische, die am wenigsten in Gruppen geordnet sind 16), während wir abgesehen von den Insekten, die wir mangels Materials völlig außerhalb unserer Untersuchungen lassen mussen, für die Wirbellosen weit besser daran

<sup>14)</sup> Daruber s. u. S. 12, R. Burckhardt a. a O S. 405 ff (seine pointierte Gegenuberstellung von "knidischer Tierfolge" und koischem Tiersystem ist unberechtigt).

<sup>15)</sup> Jürgen Bona Meyer, Aristoteles Tierkunde, ein Beitrag zur Gesch. der Zoologie, Physiologie und alten Philos., 1855 S. 280, 284; Ludwig Heck, die Hauptgruppen des Tiersystems bei Arist. und seinen Nachfolgern, Diss. Lpzg. 1885 S. 5; K. Hammerschmidt a. a A. S 561 f, 576.

16) H. Aubert und Fr. Wimmer, Aristoteles Tierkunde I 1868 S 125

sind: gemeint sind die drei anderen γένη μέγιστα der ἄναιμα, die μαλάκια, Weichtiere, die μαλακόστρακα, Weichschaltiere, und die ὀστρακόδερμα. Schaltiere. Auf der andern Seite ist gerade die Gattung der Fische und übrigen Wassertiere geeignet, um an Hand derselben weitere Spuren dieses älteren Tiersystems aufzuspuren, da bei ihrer Aufzählung in Heol διαίτης weniger diatetische Grunde in Betracht kamen, die das zugrunde liegende System hatten verschleiern können 17). Auf diese yévn ist in der Hauptsache das uns für Vergleiche zur Verfugung stehende Material beschränkt.

Doch nun zu den Spuren des "voraristotelischen Tiersystems" in der

Schrift Περί τῶν ἐντὸς παθῶν.

Es werden hier 19 verschiedene Fische genannt, an ebensoviel Stellen, bei deren Betrachtung sofort auffallt, daß sie, ob sie nun als diatetische Mittel verordnet werden oder bei gewissen Korperstörungen vor ihnen gewarnt wird, immer in bestimmten Gruppierungen wiederkehren, mit einer einzigen Ausnahme, wo zu drei Fischen einer bestimmten Gruppe ein sonst einer andern angehoriger Vertreter hinzutritt 18). Dieser Arzt kannte somit eine Einteilung der Fische nach gewissen Gesichtspunkten: in Frage kommen nur diatetische oder systematische. Sicher verbindet solche einzelnen Gruppen bis zu einem bestimmten Grade ihre gleiche Wirkung auf den menschlichen Organismus, thre ἴση δύναμις<sup>19</sup>), aber sehr tief konnen, wie schon angedeutet, diese Unterscheidungen nicht gegangen sein. Burckhardts bedeutsame Entdeckung legte es nahe, einen Vergleich mit dem voraristotelischen Tiersystem anzustellen. Beschranken wir uns fur's erste auf den Katalog in Περί διαίτης.

Eine Gruppe von funf Fischen treffen wir in Περὶ τῶν ἐντὸς παθῶν an drei Stellen 20), wenn auch nicht in gleicher Reihenfolge, so doch immer zusammengestellt: σχορπίος, δράχων, κόχχυξ, καλλιώνυμος, χωβιός. Beim Verfasser von Περί διαίτης<sup>21</sup>) gehören dieselben einer Gruppe an, den "kustenbewohnenden Akanthopterygiern 22)", denen sie Burckhardt 23) wegen ihrer hartstrahligen ersten Rückenflosse u. a. zuzählt, nämlich σχορπίος, δράχων καλλιώνυμος, κόκκυξ und nach namentlicher Aufzahlung von sechs weiteren der χωβιός, also fast in derselben Folge wie in Περί τῶν ἐντὸς παθῶν Kap. 21. Doch auch dem Verfasser dieser Schrift waren von der gleichen Gruppe, von der der Diatetiker zehn Arten aufzahlt,

noch weitere bekannt 24).

<sup>17)</sup> Vgl. Burckhardt a a O. S. 395 ff, O Korner a a O S 22 f

<sup>18) 49 (</sup>VII 290, 15 L). 19) 21 (VII 220 L): ἰχθύων δὲ (sc. χρεέσθω) σχορπίω... ἡ τῶν ἄλλων ἰχθύων όχόσοι την ίσην δύναμιν έχουσι. — Vgl. zu dieser Bedeutung von δύναμις als "Wirkungsfahigkeit" Alfons Keus, Ueber philosophische Begriffe und Theorien in den hippokr Schriften, Diss. Bonn 1914 S 53
20) 21 (VII 220 L), 22 (VII 222 L); 50 (VII 246 L)
21) II 48 (VI 548 L).

<sup>22)</sup> Die Akanthopteren, die an Arten umfangreichste Gruppe der Fische mit ihrem wichtigsten Merkmal, dem Stächelcharakter der Flossenstrahlen, ist eine Unterordnung der Teleostier, der Knochenfische. 23) a. a. O. S. 395.

<sup>24) 22 (</sup>VII 222 L). . . καὶ ἄλλοισι τοῖσι τοιούτοισι.

Eine andere kleine Gruppe von Fischen nennen beide zusammen. κεστραίοι, ἐγχέλυες 25). Die zwei ersten sind sogenannte Mugilarten 26) Wohl wegen ihrer Aehnlichkeit tritt in Περί τῶν ἐντὸς παθῶν nur der eine oder andere in den diatetischen Verordnungen oder Enthaltungsmaßregeln zu dem Aal, ἔγχελυς, hınzu. wir finden κεστρεύς und ἔγγελυς 12 (VII 198 L) und 50 (VII 246 L), χέφαλος und ἔγγελυς 6 (VII 180 L). Alle drei faßt Burckhardt zu der Gruppe der "Schlammbewohner" zusammen. Ferner erscheinen in beiden hippokratischen Schriften zwei der Selachier, wie diese "Ordnung" auch von der modernen Zoologie bezeichnet wird, νάρκη und ρίνη, Zitterrochen und Stachelrochen. nebeneinander <sup>27</sup>); beide kennen die Gesamtbezeichnung dieser Gattung, σελάγια, Knorpelfische (d. h. mit knorpeligem Skelett) <sup>28</sup>). Bekanntlich hat Aristoteles als einzig wirklich durchgreifende Einteilung der Fische die Unterscheidung der Knorpel- und Gratenfische 29).

Inwieweit der Verfasser von Περί τῶν ἐντὸς παθῶν die Wirbellosen kannte und von den Fischen in engerem Sinn sonderte, was ja ein charakteristisches Merkmal des voraristotelischen Tiersystems ist, ist leider nicht zu ersehen, da er von jenen nur den Polyp nennt (22 VII 222 L. 40 VII 266 L; 44 VII 276 L); diesen aber unterschied er deut-

lich von den εχθύες (22 VII 222 L).

Es ist uns also klar geworden, daß auch dieser Arzt eine systematische Anordnung der Fische gekannt haben muß und sie im wesentlichen der Aufzahlung derselben zugrunde legte. Die genannten Uebereinstimmungen konnen nicht zufalliger Natur, das gleiche Resultat getrennter Beobachtungen sein: sie gehen auf mittelbare oder unmittelbare Benutzung derselben Quelle zuruck. Daß jener aus Περὶ διαίτης schopfte, ist schon wegen seines zweifellos hoheren Alters (es läßt sich z. B. bei ihm noch direkte Benutzung der Κνίδιαι γνῶμαι nachweisen) 30) von der Hand zu weisen; aber auch das umgekehrte Verhaltnis, Περί τῶν ἐντὸς παθῶν als Quelle fur Περί διαίτης, ist auszuschließen, da ja in jener Schrift kein Tier- und Pflanzenkatalog enthalten und nur innerhalb diatetischer Rezepte eine beschrankte Anzahl von Fischen genannt ist.

Ist unser Ergebnis richtig und geht die Gruppierung der Fische in Περί διαίτης und Περί τῶν ἐντὸς παθῶν letzten Endes auf das voraristotelische Tiersystem zuruck (immerhin ware auch moglich, daß der Verfasser dieser Schrift eine Vorstufe des Systems benutzte) 31), so muß sich in der aristotelischen Klassifikation eine Bestätigung und Er-

26) Aubert und Wimmer a a O I 1868 S 121, 130 f

weis nur von schmaler Basis aus führen laßt.

<sup>25)</sup> Π διαίτης II 48 (VI 548 L).

<sup>27)</sup> Π. διαίτης ΙΙ 48 (VI 548 L), Π. τ. ἐντὸς παθῶν 12 (VII 198 L) zweimal

<sup>28)</sup> Π. διαίτης ΙΙ 48 (VI 550 L), Π τ. ἐντὸς παθῶν 12 (VII 198 L)

<sup>29)</sup> J B Meyer a. a O. S 280, Aubert und Wimmer a a O I S 123. 50) Joh Ilberg, die medizinische Schrift "Ueber die Siebenzahl" und die Schule von Knidos, Griech. Studien, Herm. Lipsius z. 60 Geb. dargebracht 1894 S. 35 ff; Joh Jurk, Ramenta Hippoer, Diss. Berlin 1900 S 12 ff; Joh. Ilberg, Die Aerzteschule von Knidos, Ber. uber d. Verh d. sachs. Akad d Wiss., Phil.-hist. Kl 76, 1924, 5. Heft S. 9

31) An einem sicheren Schluß hindert uns der Umstand. daß sich der Beweis nur von schmeler Besei aus führen 1894

ganzung finden lassen, da ja auch sie im Grunde ein Ableger dieses fruhen Systemes 1st.

Eine großere Gruppe von sechs Selachiern in Περί τῶν ἐντὸς παθῶν, bald vollstandig, bald unvollstandig, in 12 (VII 198 L) zweimal, 1 (VII 168 L), 27 (VII 240 L), namlich νάρχη, δίνη, βατίς, γαλεός, τρυγών, βάτραχος, laßt sich mit Ausnahme der beiden ersten, des Zitterrochen und Stachelrochen, nicht in Περί διαίτης nachweisen. Folgender Vergleich mit Aristoteles belehrt uns aber in auffalliger Weise über die Richtigkeit obiger These. In seiner Tiergeschichte widmet er diesen Fischen im Zusammenhang mit der verschiedenen Entwicklung der Jungen aus dem Ei ein Kapitel 32) und nennt sie in ahnlicher Reihenfolge τὰ σκύλια und αἱ βατίδες, Hundshaie und Rochen, anschließend verschiedene γαλεοί, neben diesen αί ρτναι καὶ αί νάρκαι, dann τρυγών καὶ βάτος und mit ihnen zusammenhangend den βάτραχος, den Seeteufel. Ebenso konnen wir bei Uebereinstimmungen von Π. διαίτης und Π. τ. ἐντὸς παθῶν bei Aristoteles Parallelen finden.

Hinsichtlich der Beziehungen zwischen der in Περί διαίτης zugrunde liegenden Tiersystematik und der Aristotelischen 33) besteht namlich außer der Aehnlichkeit in der Aufzählung der flachen Fische. ρίναι und ψήσσαι 34), der sich ja, was die beiden ersten betrifft, der Verfasser von II. τ ἐντὸς παθῶν anschließt 35), eine solche in der Zusammenstellung der drei Schlammbewohner κέφαλοι, κεστραΐοι, ἐγχέλυες, Meerasche, Pfriemfisch und Aal 36), wenngleich Aristoteles weit mehr Vertreter auffuhrt: dem entspricht, wie wir schon oben sahen, die Praxis des Verfassers von Π. τ. έντὸς παθῶν. Die größe Aehnlichkeit zwischen dieser Schrift und Περί διαίτης in der Aneinanderreihung jener 5 Selachier laßt sich bis zu einem gewissen Grade auf Aristoteles ausdehnen. Daß er sich bei der großen Zahl der ihm genau bekannten Fische — er nennt allein über hundert — nicht mehr an das enge Schema zu halten brauchte, ist verständlich. Doch sind leichte

Anklange da: er nennt δράκων, καλλιώνυμος und κωβιός zusammen 37) Nur wenig weicht der Verfasser von Π. τ. ἐντὸς παθῶν von beiden. dem Diatetiker und Aristoteles, ab; ob damit auch vom voraristotelischen Tiersystem (falls wir eine feste Urform desselben annehmen wollen), wissen wir nicht. Einmal fugt er zu βίνη und γαλεός den φάγρος hinzu 38), der unbestimmbar ist 39), und an einer andern Stelle 40)

55) Π. τ. ἐντὸς παθῶν 12 (VII 198, 4 u 17 L) — Aristoteles nennt auch sonst

<sup>52)</sup> h. an. Z 10 p 565.

<sup>33)</sup> Fur die Uebereinstimmung zwischen diesen beiden kann ich mich im allgemeinen auf Burckhardt (a. a. O. S. 398) berufen 34) Burckhardt a. a. O. S. 399 f.

beide zusammen (Vgl Aubert und Wimmer a a. O. S 147, 98) 56) Περὶ διαίτης II 48 (VI 448 L), Aristot. h. an. Θ 2 p 591 a 18. Z 15 p 567 a 19 κέφαλος und κεστρεύς; dagegen κεστρεύς und έγχελυς h an Z 14 p 569 a, de generat an  $\Gamma$  11 p 762 b 22, B 5 p 741 b 1, de an. mcessu p 7 a 3

<sup>57)</sup> h. an. Θ 15 p 598 a, vgl. Π. τ. ἐντὸς παθῶν 22 (VII 222 L)

<sup>58) 1 (</sup>VII 168 L).
59) R Fuchs, Hippokrates, samtl. Werke, ubers und komment II 1897.
S 485 A 4.
40) 12 (VII 168 L)

zu κεστρεύς und ἔγχελυς den μελανοῦρος, der ebenfalls nicht mehr identifizierbar ist 41), beider Gruppenzugehorigkeit ist nicht mehr zu ermitteln, obschon sie Aristoteles kannte. Ebenso geht es uns mit dem σαπέρδης 42), was vielleicht eine Bezeichnung für das Fleisch des Thunfisches ist 43)

Wenn er nur eine verhaltnismaßig geringe Anzahl von Fischen erwahnt, so kann dies verschiedene Grunde haben. Seine medizinische Erfahrung betraf vielleicht nur die genannten, oder er trug der Gebräuchlichkeit bestimmter Fischarten als Lebensmittel seines Landes Rechnung; schließlich ist die Gewohnheit der diatetischen Schriftsteller zu berucksichtigen, sich auf eine Auswahl weniger Arten, wie oft nur die Angabe der jeweils erforderlichen Qualitat der Speisen zu beschranken.

Die Annahme, daß erst der Verfasser von Περὶ διαίτης die altere Tiersystematik in diesen Zweig der damaligen Medizin übernahm, durfte kaum noch Wahrscheinlichkeit besitzen. Die einfachste Lösung wäre die, daß beide Verfasser eine und dieselbe Schrift über die Wirkung der Nahrungsmittel benutzten, in der die animalischen nach dem Prinzip des voraristotelischen Tiersystems angeordnet waren. Daß es aber schon vor Περὶ διαίτης eine solch hochentwickelte Schrift dieser Literatur gegeben hat, erscheint im Hinblick auf die große Berühmtheit speziell des 2. Buches des hippokratischen Werkes fraglich.

Vorerst konnen wir als bisher gewonnenes Ergebnis die Tatsache bezeichnen, daß sich nicht nur, wie Burckhardt sah, durch einen Vergleich zwischen Περί διαίτης und den aristotelischen zoologischen Büchern Ruckschlusse ziehen lassen auf die voraristotelische Tiersystematik, sondern auch durch Vergleiche der Schrift Περί τῶν ἐντὸς παθῶν mit Περί διαίτης unter Hinzuziehung des Aristoteles und, wenn der Diatetiker versagt, mit diesem selbst. —

Wie steht es nun mit den andern hippokratischen Schriften, die in irgendeiner Form eine großere Anzahl von Tieren mitteilen? Stutzen auch sie sich auf ein wissenschaftliches System?

In der Schrift Περί παθῶν findet sich wie in Περί διαίτης im Rahmen diatetischer Erorterungen über einzelne Lebensmittel ein weniger umfangreiches Tierverzeichnis, das nicht ohne wissenschaftlichen Charakter ist, aber von Rudolf Burckhardt <sup>44</sup>), da es "der Betonung systematischer Absichten entbehrt", im Gegensatz zum "koischen Tiers ystem" nur die "knidische Tierfolge" genannt wurde, indem er fälschlicherweise diese verschiedenen Gruppierungsversuche mit dem Gegensatz der beiden Aerzteschulen in Zusammenhang brachte. Beziehungen zwischen den beiden Tierfolgen fehlen. Die Fische unterschied dieser Arzt nur nach ihrem Vorkommen, was bis in die Zeit des Philostra-

<sup>41)</sup> R. Fuchs a. a O II S. 499 A 26, Aubert u Wimmer a. a. O. I S. 135, 44. 42) R Fuchs a. a. O. II S. 514 A. 54; Aubert und Wimmer a. a. O. I S. 138. II. τ. ἐντὸς παθῶν verordnet ihn zweimak mit Salzfisch von Gadeira 25 (VII 232 L); 30 (VII 246 L).

<sup>43)</sup> Orth, Kochkunst, Pauly-Wissowa, Realenz XI 1, 1926 Sp. 951 44) a. a. O. S. 405 ff.

tos das wichtigste Einteilungsprinzip bildete 45). Spuren davon finden sich in anderen Schriften des hippokratischen Korpus. Da Burckhardt \*\*) in Περὶ διαίτης II neben oekologischen Bezeichnungen eine Anordnung der Fische nach anatomischer Verwandtschaft feststellte, eine Beobachtung, die wir auf Περί τῶν ἐντὸς παθῶν ausdehnten, so dürfen wir annehmen, daß der Schopfer des alteren Tiersystems sich mit der Einteilung der Fische nach dem Aufenthaltsort nicht mehr begnügte. Auch Aristoteles kennt die Unterscheidung der Fische nach ihrem Aufenthaltsort und wendet sie an 47), aber systematische Bedeutung hat sie nicht 48). Denn grundlegend ist bei ihm die Scheidung in die Fische mit knorpeligem Skelett, die Selachier, und die mit festem Knochengeruste.

'Aκταῖοι unterscheidet ein anderer Arzt, der direkt aus den Κνίδιαι γνῶμαι schopfte, der Verfasser von Περί νούσων β. Merkwurdigerweise ist er in der diatetischen Verwendung der Wassertiere sehr sparsam. die Vermutung liegt nahe, daß sie, wie ja überhaupt die Therapie und Diatetik 40), in dieser knidischen Schulschrift keine wesentliche Rolle spielten. Sein Kollege, der Verfasser von Περί τῶν ἐντὸς παθῶν, fand die Gruppierung der Fische also nicht in den Gnomen, wenn er sie sonst auch stark benutzt hat.

Neben den πετραΐοι 50) nennt der Verfasser von Ἐπιδημιῶν VII drei Wassertiere mit Namen: σηπίης καὶ καράβων τε καὶ ἀστακῶν (82 V 458 L) Wahrend die σηπία, der Tintenfisch, zu den μαλάπια gehort, sind die beiden andern, zwei Krebse, μαλακόστρακα und erscheinen, wie wir noch sehen werden, als Hauptvertreter dieser Gattung meist nebeneinander bei den Benutzern des voraristotelischen Tiersystems. Doch ist für den Verfasser dieses Epidemienbuches daraus keine Folgerung zu ziehen, weil die beiden Krebse, wohl wegen ihrer Aehnlichkeit, auch sonst nebeneinander genannt werden 51), und er keine andern θαλασσια nennt.

In Περί ξερής νούσου (1 VI 356 L) ergibt sich eine merkwürdige Parallele zu Περὶ τῶν ἐντὸς παθῶν (12 VII 198 L) in der Zusammenstellung von κεστρεύς, ἔγχελυς und μελανοῦρος, wenn man nicht mit Wilamowitz 52) und Otto Regenbogen 53) den Aal, ἔγχελυς, an dieser Stelle der Schrift als Interpolation streicht

<sup>45)</sup> N. Polek, die Fischkunde des Aristoteles und ihre Nachwirkung in der Literatur, Primitiae Czernovicienses I 1909 S 31.

<sup>46)</sup> a. a O. S 395; 407 47) h an Z 14 p 568 a 11 οξ δὲ λιμναῖοι καὶ οξ ποτάμιοι τῶν ἰχθύων, . καὶ οἱ θαλάττιοι. h an A 2 p 488 b 6( καὶ τῶν θαλαττίων τὰ μὲν πελάγια, τὰ δὲ αἰγιαλώδη, τὰ δὲ πετραῖα. Vgl. h. an. A 1 p 487 a 26.

<sup>48)</sup> J B. Meyer a a. O S 278 f.

<sup>49)</sup> Π. διαίτης δξέων 1 (ΙΙ 226 L); Ι 3 (S. 109 f. Kw) zu den Κνίδιαι γνώμαι.

<sup>50)</sup> Επιδημ. VII 5 (V 372 L), 65 (V 428 L)

<sup>51)</sup> z. B. von Matron bei Athen, deipnosoph IV 136 a 52) Die hippokratische Schrift Περίξερῆς νούσου, Sitz-Ber. d preuß Akad

d. Wiss 1901 I S 9 f 53) Symbola Hippocratea. Diss Berlin 1914 S 6 f

Ebensowenig konnen uns die in Γυναιχείων I und II genannten ένυδοα zu einem Ergebnis führen Einmal (II 115. VIII 250 L) stellt der Verfasser von Tuvaix II sechs Fische, die uns alle aus Aristoteles und mit zwei Ausnahmen aus Περί διαίτης bekannt sind, zu einem diatetischen Rezept zusammen Zufall kann es sein, daß wie im voraristotelischen Tiersystem πουλυπόδιον und σηπίδιον, zwei Weichtiere, miteinander genannt werden (II 155 VIII 500 L usw.), diese Zusammenstellung ist auch sonst nicht gerade selten 51)

Abgesehen von Περὶ διαίτης und den beiden Schriften Περὶ τῶν έντὸς παθῶν und Περί παθῶν ist uns also ein Urteil daruber verwehrt, inwieweit die verschiedenen Aerztekreise, die in dem Korpus noch faßbar sind, eine zoologische Systematik kannten. Immerhin sind diese vereinzelten sonstigen Spuren geeignet, die Annahme einer systema-

tischen Terminologie zu stutzen

#### b) Die Tiersystematik des Diokles von Karvstos

Ehe wir uns nun an die Frage nach der Entstehung des "alteren Tiersystems" wagen, das in Περί διαίτης Il wohl noch in seiner ursprunglichsten Form und bei Aristoteles in seiner hochsten Ausgestaltung und Vertiefung erhalten ist, mussen wir uns über dessen sonstige Ausstrahlungen klar werden. Denn die Nachwirkung des voraristotelischen Tiersystems ist eine weit großere und mannigfachere, als Burckhardts Darlegungen erraten lassen. Eine Weiterfuhrung seiner Forschungen bedeutet für uns innerhalb des Rahmens unserer Untersuchung verschiedenartigen Gewinn. Die weite Verbreitung dieser Systematik muß die Bedeutung und intensive Wirkungskraft der zu erschließenden Quelle unterstreichen und Folgerungen auf ihre Herkunft ziehen lassen; auf ihre Benutzung durch Aristoteles fallt ein helleres Licht, wenn uns weitere Zwischenglieder bekannt sind. Wir kommen dadurch in die Lage, die schon oben angedeutete Frage zu stellen: Geht Aristoteles in den Grundzugen seiner Tierklassifikation unmittelbar mit dem Diatetiker auf dieselbe Quelle zuruck oder lag ihm ein Autor vor, der die Urform des voraristotelischen Tiersystems bereits weitergebildet hat? Nebenher geht eine sich ganz von selbst ergebende Darstellung der Beschaftigung mit Zoologie in der damaligen Zeit.

Der Gelehrte, der zuerst in den Vordergrund geruckt werden soll. ist, wie die bisher besprochenen, Mediziner, uns leider trotz der vorzuglichen Forschungen Wellmanns viel zu wenig bekannt. Diokles von Karystos, wohl ein Zeitgenosse Platons 55). Seine therapeutisch-diatetischen Werke stellen ihn, soweit wir deren Charakter und Anordnung noch erkennen konnen, etwa auf dieselbe Linie mit dem Ver-

54) Vgl Epicharmos bei Athen. VII 518e, Aristophanes bei Athen. VII

<sup>516</sup> b = Kock, CAF I S. 456, Theopompos bei Athen VII 524 b= S. 734
55) M Wellmann. Fragmentsamml. der griech Aerzte I 1901 S 1 ff Ders, Diokles, bei Pauly-Wissowa, 1905 V Sp 802 ff Der neue Zeitansatz Deichgrabers (die griech Empirikerschule S 274 A 5) auf das letzte Drittel des 4 Jahrhunderts scheint mir nicht genugend bewiesen zu sein.

fasser von Περί διαίτης, abgesehen davon, daß ihm dieser an Originalitat und Weite des Gesichtskreises nachsteht.

Die Υγιεινά πρὸς Πλείσταρχον I 56) entsprechen dem 2 Buch der hippokratischen Schrift, und dessen andere Bucher und Περί θεραπειῶν dem 5. Buch 57); in dem einen 58) sind die Lebensmittel hinsichtlich ihrer Qualitat und Wirkung auf den menschlichen Organismus, die δυνάμεις τῶν σιτίων, beschrieben, in den andern wird die sich ergebende Lebensmittellehre <sup>59</sup>) zu Vorschriften für eine gesunde Lebensweise verwertet.

Beziehungen zu Περί διαίτης sind durch das gleiche γένος dieser im Altertum sehr verbreiteten Schriftstellerei gegeben, stellen sich aber bei naherem Zusehen als so enge heraus, daß man eine Benutzung, mehr aber eine Bekampfung der hippokratischen Schrift annehmen աուն.

Uns interessiert nur die Liste der animalischen Lebensmittel in den Bruchstucken der Υγιεινά πρὸς Πλείσταρχον, die sich leider auf die ἔνυδρα beschrankt. In der Einteilung und Bewertung derselben herrscht weitgehende Uebereinstimmung mit Hepl διαίτης II 60).

All dies zwingt uns zu der Annahme, daß Diokles in der Besprechung der δύναμις des Fleisches der verschiedenen Tierarten sich an die Prinzipien der zoologischen Systematik hielt, die teilweise schon in der Vorlage des Verfassers der hippokratischen Schrift Περί διαίτης, ın konsequenter Weise aber wohl erst von diesem selbst mit der diatetischen Schriftstellerei verknüpft wurde; was sich im Laufe der Zeit zu einer regelrechten Tradition entwickelt hatte, wie wir an einigen Beispielen noch zeigen werden.

Die Hoffnung, bei Diokles auf dem Gebiet der zoologischen Klassifikation nicht nur bloße Uebernahme, sondern einen Fortschritt gegenuber dem in Π. διαίτης faßbaren Tiersystem vorzufinden, wird durch die Tatsache genahrt, daß er die Anfange einer klassifizierenden Botanık schuf 61); doch konnen wır, wenn wır die bekannten Tıtel durchmustern, nicht erwarten, daß er die Tiere in einem selbstandigen Werke behandelte, wie die Botanik in den pharmakologischen Büchern 'Ριζοτομικά und Περὶ λαγάνων.

Was lehren die genannten Fragmente?

An Bezeichnungen von Obergruppen kannte er die der Weichtiere, μαλάχια (frgm. 152), und die der Schaltiere, χογχύλια (frgm. 155), die Benennung fur die ὀστρακόδερμα des Aristoteles, die auch der Verfasser von Περὶ διαίτης fur diese Tiere gebrauchte. An einzelnen Ar-

<sup>56)</sup> Fragmente gesammelt durch Wellmann, Fragmentsamml S 162, Z. 112 ff

<sup>57)</sup> a a O S 152, Z 83 ff
58) Vgl Galen VI 510 K = Wellmann frgm 113 S 164 Z 16
59) Ihre Reste sind besprochen von J. Kluger, die Lebensmittellehre der griechischen Aerzte Primitiae Czernovicienses II 1911 S 21 ff
60) Wellmann (frgm 132 ff, S 171 ff) hat zu den einzelnen Fragmenten die Parallelstellen aus II. διαίτης II hinzugefugt, vgl J Kluger a. a S 22; Burckhardt a a O S 403 f

<sup>61)</sup> Ernst Hoffmann, die antike Philosophie, Lehrb d Philosophie, hrgben von Max Dessoir 1925 S 229, M Wellmann, das alteste Krauterbuch der Griechen, Festgabe für Franz Susemihl 1898 S 22 ff

ten zahlen wir in seinen Bruchstücken 28. Auf die Kenntnis der Einteilung der Fische nach dem Standort weist die eine Bezeichnung der πετραΐοι (frgm 135, 141).

Die erhaltenen Reste lassen uns folgendes Schema rekonstruieren·

Ι. ἐγθύες, Fische: wohl als θαλάσσιοι σκορπίος, κόκκυξ, ψῆττα, σαργός. τραχούρος, τρίγλη (Athen VII 520 d = frgm. 135). Als πετραίοι κόσσυφος, κίχλη, πέρκη, κωβιός, φυκίς, άλφηστικός (Athen. VII 505 b = frgm. 155); χάννη (neben πέρκη und φυκίς) (Athen VII 519 b = frgm. 135); ηπατος oder λεβίας (Athen. VII 501 c). Ohne Gruppenbezeichnung: scarus (=σκάρος) (frgm. 87): θύννος (θύννεια) (Athen. III 116 e = frgm. 156).

II. μαλάκια, Weichtiere: πουλύπους (Athen. VII 316 c = frgm. 132). ΙΙΙ (μαλακόστρακα), Weichschaltiere: καρίδες, καρκίνοι, κάραβοι, άστακοί (Athen. III 105 b = frgm. 134).

IV πογχύλια, Schaltiere: μύες, ὄστρεα, πτένες, χήμαι (Athen. III 86 b = frgm. 135); κόγχαι, πορφύραι, κήρυκες (Athen. III 86 c= frgm. 153)

Auch aus den geringen Resten seines Katalogs der animalischen Lebensmittel laßt sich mit Sicherheit erkennen, daß wir hier die Obergruppen des voraristotelischen Tiersystems haben, an die er sich streng gehalten hat Verschiedene Fragen knupfen sich an diese Feststellung. deren Losung freilich bei der Mangelhaftigkeit des Materials nie befriedigend ausfallen kann

Was ist das Charakteristische an der diokleischen Form des voraristotelischen Tiersystems? Stellt sich uns hier eine selbstandige Wei-

terbildung dieser Systematik dar und worin besteht sie?

Ein völlig zuverlassiges Urteil wurde schon allein daran scheitern. daß wir das voraristotelische Tiersystem im Original nicht besitzen und ungewiß bleibt, inwieweit der Verfasser von Περί διαίτης ihm folgte. Dabei harrt eine andere Frage ihrer Lösung Woher kennt Diokles dieses Tiersystem?

Es kann ihm direkt vorgelegen haben oder es war ihm nur aus Περί διαίτης bekannt, wie ja unmittelbare Beziehungen zu dieser Schrift erwiesen sind 62). Auf eine medizinisch-diatetische Quelle weist der Umstand, daß Diokles in der Bewertung der ἔνυδρα Aehnlichkeit mit Περί διαίτης II zeigt 63). Ebenso zu beurteilen ist, daß Diokles innerhalb einer diatetischen Verordnung vier ὄρνιθες<sup>64</sup>) nahezu übereinstimmend mit der Reihenfolge in dem Katalog in Περί διαίτης ΙΙ zusammengestellt hat 65). Durch alle Werke uber Diat pflanzte sich die Tradition der gleichen Bewertung und Gruppierung der Lebensmittel fort.

<sup>62)</sup> S o., vgl. Fredrich a a O S 171, 174, 189 ff, 196 f M Wellmann S. 61, ders, Diokles, Pauly-Wissowa, Realenz 1905 V Sp. 807, H Diels, Hippkr Forschungen, Hermes 45, 1910 S. 126.

 <sup>63)</sup> Darauf hat schon Fredrich (a. a O. S. 182 A 2) hingewiesen
 64) Diokles frgm 141, Wellm S. 181, Z 21. ὀρνίθεια δὲ τὰ τῶν ἀλεπτορίδων η περδίκων (nach Burckhardt a. a. O. S. 384 f, "Steinhuhn") η περιστερών η φαττῶν νεοττῶν.

<sup>65)</sup> Π. διαίτης ΙΙ 47 (VI 548 L) κρέας φάσσης, δεύτερον περιστερῆς, τρίτον πέρδικος και άλεκτρυόνος και τρυγόνος.

Der Vergleich des noch erhaltenen diokleischen Materials mit Π.διαίτης II und den zoologischen Buchern des Aristoteles erlaubt folgende Schlusse.

Hinsichtlich der Fische ergibt sich, daß sich außer dem Rauchschwanz, alle 16 bei Aristoteles nachweisen lassen. in Περί διαίτης nur die Halfte Von den πετραΐοι nennt der hippokratische Kompilator vier, κίχλη, φυκίς, έλεφιτίς und κωβιός, die, wenn wir statt des unbestimmbaren έλεφιτίς 60) nach Wellmanns Konjektur αλφηστής lesen 67), alle unter derselben Gesamtbenennung bei Diokles vorkommen. Auffallender sind zwei Uebereinstimmungen mit Aristoteles. Er nennt als πετραίοι (h an. 0599 b 8) nebenemander κίχλαι, κόττυφοι, πέρκαι wie Diokles: die zwei nachsten in dessen Reihenfolge, χωβιοί, φυχίδες, nennt ebenfalls Aristoteles (h. an O 591 b 13) zusammen und bringt sie, wenn er auch den einen zu den πρόσγειοι, den andern zu den θαλάττιοι rechnet, mit den πετραΐοι in Zusammenhang: οίον φυκίς καὶ κωβιὸς καὶ πετραΐοι. In seiner Aufzahlung der θαλάσσιοι weicht Diokles ziemlich

stark von der in Περί διαίτης ab.

Als μαλάχια nennt er nur die πουλύποδες, und steht auch hier durch Kenntnis der Gesamtbezeichnung dem Aristoteles naher. Besonders in der Aufzahlung der Weichschaltiere stimmt er völlig mit dem Stagiriten überein, der die gleichen Vertreter ausdrücklich als Hauptarten der μαλακόστρ κκα bezeichnet 68). Der Verfasser von Περί διαίτης nennt neben κάραβος und καρκίνος den ἄρκος Wie dieser bezeichnet Diokles die Schaltiere, die Aristotelischen οστρακόδερμα, noch als κογχύλια; doch seine Aufzahlung der einzelnen Arten ahnelt weit mehr der des Aristoteles. Er trennt, wie es scheinen mochte, nur aus diatetischen Rucksichten die μύες, ὄστρεα, κτένες, χήμαι von den κόγχαι, πορφύραι, κήρυκες, hat aber doch vielleicht schon die aristotelische Unterscheidung der Stromboden, zu denen die zuletzt genannte Gruppe außer den κόγγα, gehört, und der mit Schalen versehenen 69), was die vier ersteren und die κόγχαι sınd, gekannt. An vielen Stellen nennt Aristoteles πορφύρα und κήρυξ zusammen, wie auch jene von Diokles genannten zweischaligen

Das uberraschende Ergebnis ist, daß im einzelnen die diokleische Form des voraristotelischen Tiersystems weniger mit der des Hippo kratikers als der des Aristoteles zusammenzubringen ist. Fur das, worin Diokles und Aristoteles, sicher nicht zufallige, Anklänge anein ander aufweisen, ist also nicht mehr die altere Form der voraristoteli-

66) Fredrich a. a. O. S 181 A. 1

69) Vgl. zu diesen zwei Untergruppen der Aristotelischen δοτρακόδερμα J. B Meyer a a O S. 158 ff, Aubert und Wimmer a a O I S 174, R Burckhardt und H Erhard a a O. I 1921 S 29

<sup>67)</sup> a. a O S 175 A 12 — Schon ehe 1ch diese Anmerkung beachtete, vermutete 1ch, daß ἐλεφιτίς mit dem ἀλφηστιχός des Diokles und Aristoteles (Athen VII 281 f) zusammenzubringen sei

<sup>68)</sup> Die Hauptstellen sind angeführt bei Jurgen Bona Meyei a a O S 238, vgl z B. Arist. de part an. Δ 8 p 683 b 25 ff. τὰ δὲ μαλακόστρακα πάντα καὶ πορευτικά, διὸ ποδῶν ἔχει πλήθος. ἔστι δὲ γένη μὲν τέτταρα τὰ μέγιστ' αὐτῶν, οί τε καλούμενοι κάραβοι καὶ ἀστακοὶ καὶ καρίδες καὶ καρκίνοι.

schen Tiersystematik verantwortlich zu machen. Denn da die Verwandtschaft der Aristotelischen Tiersystematik mit dem Tierkatalog des hippokratischen Diatetikers in den Einzelheiten nicht so groß ist, daß wir, wie noch Burckhardt glaubte, die gemeinsame Benutzung einer und derselben Quelle annehmen mussen - die weitere Ausgestaltung des Aristoteles ruhrt nicht nur von seiner selbstandigen Verarbeitung des Stoffes her -, auf der andern Seite die Abweichungen des Diokles von Heol διαίτης II bei Aristoteles im wesentlichen wiederkehren, erscheint die Vermutung unabweisbar, daß dieser das altere Tiersystem nicht mehr in seiner ursprunglichen Quelle, sondern einer Weiterbildung benutzt hat: diese war entweder seine und des Diokles gemeinsame Vorlage, oder es besteht zwischen beiden direkte Abhangigkeit, was mir sehr wahrscheinlich, jedoch bei den kummerlichen Resten des diokleischen Werkes nicht mehr zu entscheiden ist. Immerhin durfen wir Diokles bei seinen Verdiensten auf dem Gebiete der Botanik und seiner Gewohn heit, nichts kritiklos zu übernehmen, eine derartige Ausgestaltung des nach der alteren Tiersystematik angeordneten Lebensmittelkatalogs zumuten. Schon Burckhardt hat, ohne seine Fragmente im einzelnen daraufhin durchzuprüfen, diese Vermutung ausgesprochen (a. a. O. S. 409) "Wir erinnern nur nochmals an Diokles, von dem unter den bekannten Koern wir uns am ehesten Bemuhungen zur Erweiterung und Ordnung des biologischen Tatbestandes vorstellen konnten." Daß Diokles fur Aristoteles in medizinischen Dingen als Quelle in Betracht zu ziehen ist, ist bekannt 70)

Wie sind die von Diokles vorgenommenen Aenderungen des alteren Systems zu bewerten? Eine Frage, die für das Bild der zoologischen Forschungen dieser Zeit bedeutsam ist, da wir hier einen unmittelbaren Einblick in die Entwicklung der Systematik vor Aristoteles

nehmen konnen trotz der karglichen Ueberlieferung.

Die Weiterbildung bestand wohl hauptsachlich in der Ausgestaltung im einzelnen, in der Einordnung neuer Arten, weniger in der Hereinbeziehung wesentlich neuer Gesichtspunkte. Ja vielleicht hat er sogar die Einteilung der Fische nach anatomischen Merkmalen ganz fallen gelassen, zugunsten der nach ihrem Standort, was einen Ruckschritt bedeuten wurde. Dagegen ist vermutlich die schon erwähnte Teilung der Schaltiere durch ihn erfolgt. Eine wichtige Tat ist die Feststellung der vier Hauptarten der Weichschaltiere, die sicher ihm zuzuschreiben ist und von Aristoteles übernommen wurde.

Ob er den Namen μαλάκια fur die Weichtiere gepragt hat, ist unsicher. Leider fehlt jeglicher Anhaltspunkt dafur, inwieweit dieses Urteil für seine Anordnung der Saugetiere und Vogel gilt.

c) Tiersystematik bei dem Komiker Philyllios.

Es ist ein bedauerlicher Zufall, daß der Komiker Philyllios, ein jungerer Zeitgenosse des Aristophanes, zu dem wir uns nunmehr wenden wollen, nur ganz wenig bekannt ist.

<sup>70)</sup> M Wellmann, das alteste Krauterbuch der Grieden S. 23 A. 2, ders. Fragmentsamml. I S. 21; 67, 76 A. 5, 96; J. L Heiberg, Gesch der Mathem. und Naturwiss. im Altert 1925, Handb. der Altertumswiss V 1, 2 S. 102

Wir besitzen von ihm ein Fragment aus den Πόλεις, das in drei Versen 17 Wassertiere aufzahlt <sup>71</sup>):

πουλυπόδειον, σηπιδάριον, κάραβον, ἀστακόν, ὅστρειον, Χήμας, λεπάδας, σωλῆνας, μῦς, πίννας, κτένας ἐκ Μυτιλήνης· αἴρετ' ἀνθρακίδας, τρίγλη, σαργός, κεστρεύς, πέρκη, κορακἴνοι.

Den naheren Zusammenhang des Bruchstuckes kennen wir nicht. Doch ist uns ahnliches aus der Komödiendichtung des Epicharmos wohl vertraut und bei der großen Bedeutung der Fische als Nahrungs- und Genußmittel <sup>72</sup>) nicht befremdlich. Auch von Aristophanes kann Philyllios hier angeregt sein.

Schon von vornherein erscheint es sehr wahrscheinlich, daß er irgend ein Buch mit zoologischem Material vorgenommen hat, aus dem er die in seinen Vers passenden Namen leicht auslesen konnte.

Doch irren wir uns, wenn wir glauben, er habe in bunter Mannigfaltigkeit einen neben den andern gesetzt. Denn der Autor, der ihm vorlag, war ein strenger Anhanger des "voraristotelischen Tiersystems". Eine Analyse und Vergleich des Materials mit den sonstigen Ueberresten dieses Systems soll von der Richtigkeit überzeugen.

Die ersten zwei gehoren zu den μαλάκια, den Weichtieren, und standen im voraristotelischen Tiersystem beieinander: πουλύποδες δὲ καὶ σηπί αι sagt der hippokratische Kompilator (48 VI 550 L); Aristoteles nennt sie als die zwei typischen Gruppen der Kephalopoden oft zusammen: aus Diokles' Fragmenten kennen wir nur den einen, dagegen wieder beide aus denen des Speusippos, dessen Benutzüng der voraristotelischen Tiersystematik noch zu beweisen sein wird

Die nachsten zwei, κάραβος und ἀστακός, gehoren zu den μαλακόστρακα, den Weichschaltieren. Die Vermutung, daß auch sie in jenem System nebeneinander vorkamen, haben wir schon oben ausgesprochen: Dio-

kles, Speusippos und Aristoteles stellen sie zusammen.

Es folgen nun sieben Schaltiere, κογγύλια, alle ein- oder zweischalige Muscheln, διθυρα oder μονόθυρα, wahrend Vertreter der Stromboden fehlen. ὄστρειον steht aus klangtechnischen Rucksichten im Singular und soll sicher nicht aus diesem Grund zu den vorhergehenden gerechnet werden. Ebensoviele Schaltiere sind uns aus den Fragmenten des Diokles bekannt, Speusippos und der Hippokratiker dagegen führen zehn auf, bzw. Speusippos elf, wenn wir die noch zu besprechende Konjektur Langs annehmen. Im großen ganzen sind es immer dieselben Arten, die diese Benutzer des voraristotelischen Tiersystems nennen, wenn man auch damals sicher weit mehr Vertreter dieser Gattung unterschied: so gibt Aristoteles etwa dreißig an, und dessen Ehrgeiz bestand ganz sicher nicht darin, die einzelnen Vertreter der Gattungen und Gruppen moglichst vollstandig aufzuzahlen, sondern er wahlte zur Erklarung bestimmter biologischer Erscheinungen am liebsten bekannte Tiere. Philyllios und Speusippos nennen sogar vier Arten in gleicher Zusammenstellung.

<sup>71)</sup> Athen III 86 e  $\pm$  FCA I p 785, 13 Kock

<sup>72)</sup> Orth, Kochkunst, Pauly-Wissowa, Realenz XI 1, 1921 Sp 950 ff

Deutlich abgegrenzt von diesen drei Gattungen der Wirbellosen. ἄναιμα, bilden die Fische den Schluß, diese allerdings wohl ganz willkurlich zusammengestellt.

Durch diese Trennung der in den drei Versen zusammengestapelten Tiere nach den Regeln des voraristotelischen und aristotelischen Sv-

stems ergibt sich folgendes Schema

I. Weichtiere: πουλυπόδειον, σηπιδάριον.

II. Weichschaltiere: κάραβος, ἀστακός.

III. Schaltiere. ein- und zweischalige Muscheln. όστρειον, χήμη, λεπάς, σωλήν, μος, πίννη, κτήν.

IV. Fische: τρίγλη, σαργός, κεστρεύς, πέρκη, κορακίνος.

Auch in der Anordnung der Gattungen durch den Komiker sind die logischen Gesichtspunkte des zoologischen Systematikers kenntlich. Ihre Reihenfolge 1st

bei Philyllios bei Aristoteles in Περί διαίτης Fische Fische Weichtiere Weichtiere Weichtiere Weichschaltiere Schaltiere Weichschaltiere Schaltiere Weichschaltiere Schaltiere Fische

Die vereinzelten Fragmente des Diokles und Speusippos lassen ihre Anordnung dieser vier Gattungen nicht mehr ermitteln.

Einer der wesentlichsten Unterschiede zwischen dem alteren und dem aristotelischen System besteht für R. Burckhardt 73) "in der Umstellung der μαλακόστρακα und δστρακόδερμα". Aber, wie wir sahen, ist dieser Schonheitsfehler schon bei Philyllios ausgeglichen, war also wohl gar nicht ein Charakteristikum des ursprunglichen Systems, sondern erfolgte in Περὶ διαίτης nur mit Rucksicht auf den besonderen Zweck der dortigen Aufzahlung.

Weiter bezieht sich ein 2 Fragment des Philyllios 4 auf Fische, ist aber zu durftig, um herangezogen werden zu konnen.

Welche Stufe der alteren Tiersystematik stellt sich uns in dem be-

handelten Fragment des Komikers dar?

Es ist die Form, wie wir sie bei allen Benutzern derselben finden die scharfe Trennung der Wirbeltiere, der aristotelischen ἔναιμα, von den Wirbellosen, den ἄναιμα, die ihrerseits in drei Gruppen geschieden werden 75). Da diese Form von der des Hippokratikers und des Diokles keineswegs abweicht, verliert die bei den schlechten Ueberlieferungsverhaltnissen des 5. und 4. Jahrhunderts naheliegende Vermutung an Wahrscheinlichkeit, daß uns ein Haupttrager der Entwicklung der zoologischen Systematik vor Aristoteles unbekannt ist

Worauf es hier vor allem ankommt, ist klar geworden: die Wirkung, die von dem grundlegenden Werke des sogenannten "voraristotelischen Tiersystems" ausging, blieb keineswegs nur innerhalb der medizinischen Wissenschaft erfolgreich. Dieses hatte eine so umfas

<sup>73)</sup> a a O S 404
74) Athen. II 63 a = FCA I p 788, 27 Kock
75) Die 4 Gruppe, die ἔντομα, konnte er naturlich nicht gebrauchen

sende Bedeutung, daß sich sogar ein Dichter, der keinen Anspruch auf Gelehrsamkeit erhob, an seine Grundprinzipien gebunden fühlte. Doch darf dadurch nicht der Eindruck erweckt werden, daß es überhaupt nicht in unmittelbarem Zusammenhang mit der Medizin entstanden sein muß Es liegt durchaus im Bereich der Moglichkeit, hat sogar am meisten Wahrscheinlichkeit für sich, daß des Philyllios Vorlage der diatetischen Literatur angehörte

Ob er aber schon das Lebensmittelbuch des im ersten Drittel des 4. Jahrhunderts in Athen schaffenden Diokles benutzen konnte, ist ungewiß, da er ja bereits um 400 herum Komodien auffuhrte 76) und seine literarische Wirksamkeit auf einen kurzen Zeitraum beschrankt ge-

wesen zu sein scheint

d) Naturwissenschaftliche Systematik in der platonischen Akademie Die Opoia des Speusippos.

An der platonischen Akademie durfen wir nicht vorübergehen, wenn auch ihre Verdienste um die Begrundung der exakten Wissenschaften sehr umstritten sind. Ohne uns im einzelnen auf dieses Problem einzulassen, wollen wir das vorsichtige Urteil Werner Jagers anführen "; "Immerhin ist in der Schule des spateren Platon ein sehr reiches Material durchgedacht und -gesprochen worden, und ein Aristoteles konnte im dieser Umgebung die Bedeutung der realen Einzelheiten wohl selbstandig schatzen lernen, die für seine Forschungsweise später so wesentlich wurden. Aber man sollte nicht von einer Organisation der Wissenschaften in der Akademie reden, wie es jetzt allgemein ge schieht Es ist nicht erlaubt und ergibt ein ganzlich irreführendes Bild, wenn man diese ganze Organisation der Einzelforschung in die Akademie zurückprojiziert."

Damit beruhrt sich der Streit um die Glaubwurdigkeit des Epikratesfragmentes 's), das Schuler der Akademie unter Platons Aufsicht mit botanischen Untersuchungen beschaftigt zeigt κἄτ' ἐν τούτοις τὴν

κολοκύντην εξήταζον τίνος εστί γένους.

Anfangs hielt man es fur ein Dokument der botanischen und zoologischen Spezialforschung in der Akademie, jetzt aber sieht man darin mehr eine witzige Illustration der platonischen Uebungen in Begriffsdefinitionen <sup>79</sup>) So kommt Werner Jager im Aristoteles zu folgender

78) CAF II 287 fr 11 Kock

<sup>76)</sup> Seine Πλύντριαι ἢ Ναυσικάα entstand wohl noch vor dem Ende des 5 Jahrh, seine Ἄντεια etwa um 390—80, sein 1. Lenaensieg fallt ungefahr in die Zeit von 590 (vgl Paul Geißler, Chronologie der altatt. Komodie, Philol. Untersuch. 30, 1925, S 65, 75).

<sup>77)</sup> Aristoteles 1923, S. 17, uber Vorganger in dieser Beurteilung der Sache s u. S 40, 1

<sup>79)</sup> Die große Zahl von Gelehrten anzufuhren, die sich mit dem Epikratesfragment wegen der Bedeutung seiner Bewertung für das Bild der Akademie beschäftigt haben, ist unmöglich, nur die wichtigsten Behandlungen sollen angeführt werden Einen Ruckschluß von dem Fragment auf die selbstandige Beschäftigung der Akademiker mit Zoologie und Botanik lehnen ab W. Nestle, Phil Woch 1921, Sp. 320. E Howald, EIKQX ΛΟΓΟΣ, Hermes 57, 1922 S 78 f.

Beurteilung des Komikerfragmentes: "Epikrates spricht nicht von der sachlichen Beschaftigung der Platoniker mit botanischen Gegenständen; woruber er sich lustig macht, ist der Einteilungsdrang, der die

Begriffsverhaltnisse fur wichtiger halt als die Dinge selbst'

Mit dieser symbolischen Auslegung scheint mir zuviel in die Szene hineingedeutet zu werden. Epikrates, dem begreiflicherweise eine derart intensive Durchforschung des Pflanzen- und Tierreiches fremd war, halt sich an die für ihn und sein Publikum komisch wirkenden Aeußerlichkeiten des platonischen Schulbetriebs, und es kommt ihm schwerlich darauf an, den tieferen Sinn des verspotteten Treibens zu treffen. Daß die Platoniker sich in dieser methodischen Weise mit botanischen Gegenstanden abgaben, ist einwandfrei der Stelle zu entnehmen. In welchem Sinne aber und unter welchem umfassenden Gesichtspunkt sie dies taten, wird sich aus der Stellung des Speusippos zur Botanik und Zoologie ergeben.

Es ist unsere Pflicht, den naturwissenschaftlichen Kern bei Platon und Speusippos, der von Epikrates im gleichen Zusammenhang (v. 2) erwähnt wird, ins Auge zu fassen und in Zusammenhang zu bringen mit der Entwicklung der zoologischen Klassifikation, wie sie sich von Περίδιαίτης bis zu Aristoteles verfolgen laßt Aber wir konnen die Ansätze zu zoologischer Systematik in den platonischen Werken <sup>50</sup>) — denn als solche muß man die Begriffsdefinitionen aus dem Gebiet der Zoologie im Sophistes und Politikos ansehen, wie man sie auch einschatzen wird — beiseite lassen, da sie in Widersprüch stehen zu einer naturlichen Klassifikation, wie sie Aristoteles leidenschaftlich vertrat.

Man mag, wie es z. B. Wilamowitz si) tut, den sachlichen Wert betonen, der in diesen platonischen Gattungs- und Artbestimmungen enthalten ist, muß sich aber bewußt sein, daß damit für die Entwicklung der zoologischen Systematik gar nichts gewonnen war. Daß sie nicht befruchtend wirken konnten, lag in der Methode begrundet; sie ist nicht organisch aus der Beschaftigung mit der Tierwelt herausgewachsen, sondern nur hierher übertragen worden, als auf ein Gebiet, das wie jedes beliebige andere Beispiele für Begriffsdefinitionen hergeben konnte Platon ging namlich auf dem Wege der Dichotomie vor, um von einem allgemeinen Begriffe aus durch ständiges Teilen in seine Unterarten einen speziellen Gegenstand, das geforderte ἄτμητον είδος, zu erfassen, was einen naturlichen Zusammenhang mit dem demokri-

ders., die platon. Akad und die moderne Univers. Litteraium 1921 S. 4, 8 f W Jager, Aristoteles 1923, S. 18 u A 1 Eine mehr positive Haltung nehmen ein Wilamowitz, Antig v Karyst, Philol. Unters. IV 1881 S. 283 f. H. Usener, Vortr. u Aufs 1907 S. 83, J Stenzel, Stud z. Entw. der plat Dialekt 1917 S 81 f, 86 f, ders., N Jhb 1920, 45 S. 97 A 1, Ritter, Sitz-Ber. d. Heidelb. Ak d Wiss, phil-hist. Kl. 19, 1919 S 61.

<sup>80)</sup> Ob dahinter "wirklich wissenschaftliche zoologische Klassifikationen" stehen, wie Julius Stenzel (Studien . . 1917 S 82, Zahl und Gestalt bei Platon und Aristot. 1924, S. 11) für sehr währscheinlich halt, erscheint mir zweifelhaft, besonders wenn wir, wie im folgenden geschieht, Platons Methode untersuchen und diese Spuren mit dem älteren Tiersystem vergleichen, nichts deutet auf eine Klassifizierung des Einzelwesens hin

<sup>81)</sup> Platon 1919 I S 501

tischen Atombegriff darstellt <sup>82</sup>). So sind diese διαιρέσεις zoologischer Begriffe <sup>83</sup>) vollig einem hoheren Gesichtspunkt untergeordnet, der De-

monstration der Zergliederung eines Begriffes.

Gerade diese Methode, durch die die zusammengehörigen Tierarten auseinandergerissen werden, bekampft Aristoteles aus verschiedenen Grunden: ἀλλὰ δεὶ πειρᾶσθαι λαμβάνειν κατὰ γένη τὰ ζῷα, ὡς ὑψήγηνθ'οἱ πολλοὶ διορίσαντες ὄρνιθος γένος καὶ ἰχθύος. τούτων δ'ἔκαστον πολλαῖς ὥρισται διαφοραῖς, οὐ κατὰ τὴν διχοτομίαν 81).

Anderer Natur ist der kurze Anhang uber die Tiere im Timaios, die Einteilung der ζφα und ihre mythenhafte Begründung s5). Aber eine Anknupfung an die Prinzipien des "voraristotelischen Tiersystems" fehlt vollig; bemerkenswert ist nur, daß die ἔνυδρα, die Wassertiere, geschieden sind (92 b): ἰχθύων ἔθνος καὶ τὸ τῶν ὀστρέων συναπάντων τε ὅσα ἔνυδρα γέγονεν.

Wir haben bisher zwei völlig getrennte Richtungen in der Zoologie des ausgehenden 5. und des 4. Jahrhunderts nachweisen konnen: die eine, vertreten durch die Mediziner, der Aristoteles zum Sieg verhalf, die andere durch Platon in den genannten Dialogen, der eine Nachwirkung verschlossen blieb. Bezeichnenderweise fehlt eine Emanzipation der zoologischen Wissenschaft noch vollig, da die Trennung von Wissenschaft und Bildung überhaupt noch nicht vollzogen war und weder für den Mediziner noch den Philosophen die Zoologie einen Selbstwert darstellte, was aber damals nicht einen gewaltigen Forschungsdrang und epochemachende Erkenntnisse auf diesem Gebiet ausschloß.

Auch Speusippos <sup>86</sup>) (geb. wohl nach 408 und gest. 559 v. Chr), der Nachfolger Platons in der Leitung der Akademie, wurde in den Kampf um die Bedeutung der exakten Einzelforschung im akademischen Schulbetrieb hineingezogen. Je nachdem man sich hier entschied, beurteilte man auch die botanischen und zoologischen Fragmente aus dem 2. Buch seiner "Ομοία<sup>87</sup>).

Hier waren Pflanzen und Tiere nach ihrer "Aehnlichkeit" s) zu kleineren oder großeren Gruppen zusammengestellt, wobei er sich im großen ganzen auf die Aufzahlung der bloßen Namen beschrankte.

85) Vgl. R. Burckhardt a. a. O S. 409, C. Ritter, Platons Stellung zu den Aufgaben der Naturwissensch, Sitz.-Ber. d. Heidelb Akad d. Wiss, phil.-biet Kl. 19 1919 S 62 ff

<sup>82)</sup> Julius Stenzel, Platon und Demokritos, N Jhb. 1920, 45 S. 97 A. 1. 83) Zur Veranschaulichung dienen die Uebersichtstabellen Ritters für den Politikos und Sophistes s. Neue Untersuch. über Platon 1910 S 72 f; Platons Dialoge 1903 S. 163 ff. Vgl Ernst Hambruch, Logische Regeln der platonischen Schule in der Aristotelischen Topik, Progr des Askan Gymn. Berlin 1904, S 6 f

<sup>84)</sup> de part an. I 3 p 643 b 10 und a Stellen. Vgl. zu seiner Bekampfung der Dichotomie. J. B Meyer a. a O S. 70 ff; Th Gomperz, Griech. Denker III<sup>2</sup> S 115 f, 413, W Jager, Aristoteles 1923 S. 353 A 1.

85) Vgl. R. Burckhardt a. a. O S. 409, C. Ritter, Platons Stellung zu den

hist. Kl., 19, 1919 S. 62 ff.

86) P. Lang, de Speusippi Academici scriptis, Diss Bonn 1911 S 57 ff.

J Stenzel, Speusippos-Artikel in Paulys Realenzykl.. III A II Sp. 1636 bis 1669 (mir erst nach Abschluß der Arbeit zuganglich).

<sup>87)</sup> Fragm. hrsg von P. Lang a. a. O S 57 ff. 88) Ueber diesen Begriff handelt ausfuhrlich Stenzel a a O

Wenn wir nicht Athenaios oder vielmehr seine lexikographischen Gewahrsmanner beschuldigen wollen, ihn unter einseitigem Gesichtspunkt ausgezogen zu haben, mussen wir nach der für uns faßbaren Grundform der Schrift dieser Darstellung jegliches biologische und anatomische Interesse für das einzelne Tier absprechen

Die vor Stenzel herrschende Ansicht war, daß in den Όμοια nur eine Vorubung für die Dialektik gesehen werden darf <sup>89</sup>), "Material für die Methode der Einteilung der Gattungen und Arten, wie der spate Platon sie im Sophistes und Politikos empfiehlt und wie man sie lediglich für die Klassifikationslogik, nicht aus Interesse am Einzelwesen und seinen Lebensbedingungen in der Akademie betrieb <sup>90</sup>)"

Diese Beurteilung mußte über den tatsachlich vorhandenen naturwissenschaftlichen Gehalt hinwegtauschen. Lang hat zwar bereits festgestellt, daß die von Speusippos zusammengestellten Tiergruppen, soweit die Bruchstucke sie uns noch erhalten haben, in Gattungen eingeordnet waren, die die gleichen sind wie die Aristotelischen γένη μέγιστα<sup>81</sup>). Die Hauptfrage aber hat man übergangen, wie Speusippos sein reiches Material gewann, nach welchen Gesichtspunkten er dasselbe ordnete, um zu diesen Gattungen zu gelangen, und welche Folgerungen für den akademischen Schulbetrieb man aus dieser Arbeit und aus jener weitgehenden Uebereinstimmung mit Aristoteles ziehen muß.

Es gilt, sich ein Urteil zu bilden über seine rein naturwissenschaftliche Leistung, seine Grundsatze der Systematisierung, ob er sie selbst empirisch gewonnen oder einfach übernommen hat

Es ware nicht schwierig, sich ein Bild davon zu machen, wie er methodisch vorgegangen sein kann <sup>92</sup>), was aber vollig unnotig ist Denn dem Inhalt dieser Fragmente nach zu schließen, ist es weit wahrscheinlicher, daß er die großen Gattungen übernahm Ob er innerhalb derselben in der Sammlung und Gruppierung des Materials eigene Arbeit leistete, soll, soweit es uns an Hand der sparlichen Dokumente ahnlicher Versuche vor ihm noch möglich ist, festgestellt werden Die Richtung, in der sich unsere Untersuchung bewegen muß, ist durch die Verwandtschaft mit Aristoteles, besonders hinsichtlich der γένη μέγιστα der ἄναιμα, der μαλάκια, μαλακόστρακα, δστρακόδερμα, gegeben. Es lag ihm in irgend einer Form das "voraristotelische Tiersystem" vor, dem er sich in der Beobachtung bestimmter Gattungen ebenso konsequent anschloß wie der hippokratische Kompilator, Diokles, Philyllios und Aristoteles

Speusippos eiwahnt sechs Weichtiere in zwei Gruppen, die eine die πολύποδες, darunter έλεδώνη, πολυποδίνη, βολβιτίνη, ὀσμύλος (frgm 16 L), die andere σηπία, τευθίς (frgm 20 L) Athenaios beruft sich bei der

<sup>89)</sup> Lang a a. O. S 18 "ad artem igitur dialecticam universum hoc opus spectavit" Vgl H Maier, Sokrates, Sein Werk und seine geschichtliche Stellung 1915 S 591 A. 1.

<sup>90)</sup> W Jager a. a. O. S. 553

<sup>91)</sup> a. a O. S. 15.

<sup>92)</sup> Man vergleiche z B., was Aristoteles über das Aufsuchen dei die Definition ausmachenden Merkmale sagt (analyt. poster II 13 p. 97 b 13), mit den Bemerkungen von J. B Meyer a a O. S 78.

Nennung des είδος πολυπόδων auf die Uebereinstimmung mit Aristoteles, ως 'Αριστοτέλης ίστορεῖ καὶ Σπεύσιππος, was aber der Wahrscheinlichkeit entbehrt, da in dessen zoologischen Buchern von diesen nur die έλεδώνη vorkommt 83) Die Beruhrung mit ihm beschrankt sich auf die Erwahnung gleicher Vertreter der zweiten Gruppe (nur nennt Aristoteles noch den τευθος) und uberhaupt die Trennung in Dekapoden und Oktopoden, wie wir sie bezeichnen. Doch werden wir nicht fehlgehen, wenn wir diese schon für die ursprungliche Form des voraristotelischen Tiersystems in Anspruch nehmen. Denn der hippokratische Diatetiker und Philvllios nennen nur die Hauptarten der beiden Gruppen, πολύπους und σηπία, aber daß jener in seiner Vorlage noch weitere Exemplare vorfand, verraten seine Worte καὶ τὰ τοιαῦτα.

Ein Vergleich der von Speusippos zusammengestellten Weichschaltiere mit den betreffenden Gruppen bei den anderen Vertretern der voraristotelischen Tiersystematik ist an die Losung einer textkritischen Frage in Περί διαίτης gebunden.

Die Stelle über die Weichschaltiere heißt dort nach Littré (48 VI 55 L). καὶ τὸ ύγρὸν καράβου διαχωρέει καὶ άρκοι καὶ καρκίνοι, μᾶλλον μὲν οί ποτάμιοι, ατὰο καὶ οἱ θαλάσσιοι καὶ οὐρέεται. Mit Recht hat Littré die μύες des Marcianus 34) und der deteriores weggelassen, dagegen ware wohl vor καὶ οὐρέεται das καὶ διαχωρέει von Maufzunehmen. Von manchen wurde auch καὶ ἄρκοι als Dittographie wegen des folgenden καὶ καρnívou gestruchen 95), undem man θ folgte. EHK lesen dagegen ἄρκτοι, Μ ἄρχοι. Daß der ἄρχος oder ἄρχτος nicht identifizierbar ist, hat nichts zu bedeuten. R. Burckhardt 96) hat diese Stelle eingehend behandelt und die Athetese verworfen, indem er sich auf die Stelle der aristotelischen historia animal. V 17 p 549 b 23 stutzt τοῖς δὲ χρόνοις παραπλησίως καὶ αί καλούμεναι άρκτοι τίκτουσι τοῖς καράβοις. Doch ist die Annahme der Dittographie dadurch noch nicht entkräftet Deshalb scheint mir das Fragment des Speusippos, das die μαλακόστοακα (frgm 8 L) enthalt. weit mehr beweiskraftig zu sein, weil hier ebenfalls apatos und napκίνος nebenemander stehen: Σπεύσιππος δὲ ἐν β' Ὁμοίων παραπλήσιά τησιν είναι τῶν μαλακοστράκων κάραβον, ἀστακόν, νύμτην, ἄρκτον, καρκίνον, πάγουρον. Unverkennbar ist in dieser Uebereinstimmung der beiden eine Spur der Reihenfolge dieser Tiere im voraristotelischen Tiersystem enthalten Durch einen Ruckschluß von Speusippos gewinnen wir fur unsere umstrittene Stelle eine sichere Stutze der Ueberlieferung von M und seiner Verwandten

Weniger ist Speusippos mit Aristoteles zusammenzubringen, der die νύμφη nicht nennt und in volliger Uebereinstimmung mit Diokles als die vier Hauptarten dieser Gattung καρίδες, καρκίνοι, κάραβοι und ἀστακοί bezeichnet.

<sup>93)</sup> Rose, Aristot pseudepigr p 500. 94) Durch Herr Prof Mewaldt war mir eine Prufung im Faksimile der Handschrift moglich

<sup>95)</sup> Ermerins, Hippocratis et aliorum medic vet. reliquiae 1864 III p 442. Fredrich a a O S 182 A 1. M Wellmann, Fragmentsamml I S. 172, 134 A 96) A. a. O S. 400 ff

Zu welcher engeren Gruppe der ἄρκτος, wie wir nun also in Περὶ διαίτης lesen, gehort, wissen wir nicht <sup>97</sup>).

Auch hinsichtlich dieser Gattung durfen wir feststellen, daß der Akademiker im Vergleich zu den andern Vertretern der alteren Tiersystematik vor Aristoteles mehr Einzelarten aufführt. Das gleiche gilt in erhöhtem Maße für die Fische Ob der Grund darin zu suchen ist, daß deren Schriften nur bruchstuckweise erhalten sind, oder ob eigene Forschungen anzunehmen sind, ist noch zu entscheiden.

Das 7. Fragment des 2. Buches der "Ομοια laßt eine Dreiteilung der Schaltiere erkennen. Erwahnt werden κήρυκες, πορφύραι, στράβηλοι und κόχλοι nach der Konjektur Langs fur κόγχοι; als zweite Gruppe κόγχοι, κτένες, μῦς, πίνναι, σωλῆνες, und als dritte ὅστρεα, λεπάδες. Die Konjektur Langs, κόχλοι statt κόγχοι ist aus verschiedenen Grunden sehr einleuchtend <sup>98</sup>), vor allem, da eine Muschel nicht den Schnecken "ähnlich" genannt werden kann und die Zusammenstellung der πορφύραι, κήρυκες und κόχλοι von Aristoteles bevorzugt wird. Doch eine Stelle, die gegen seine Konjektur sprechen konnte, hat Lang übersehen Diokles bei Athen. III 86 c, frgm 135 W, wo κόγχαι, πορφύραι, κήρυκες aufgezahlt sind, sie ist aber von geringerer Bedeutung, da diese Reihenfolge wohl einer diatetischen Erwagung ihren Ursprung verdankt.

In seiner Sonderung der Schnecken, der Stromboden (στρομβώδη), von den Muscheln (ὅστρεα) ist vielleicht ein Fortschritt über das voraristotelische Tiersystem hinaus zu erblicken, der aber, wie wir oben wahrscheinlich zu machen versuchten, schon bei Diokles einsetzt, zum mindesten angebahnt ist. Aber die von ihm genannten Einzelexemplare bedeuten nichts Neues: sie kamen wohl zum großten Teil im älteren Tiersystem vor, auf jeden Fall alle mit einer Ausnahme, wenn wir von Langs Konjektur absehen, in Περί διαίτης, bei Philyllios und Diokles Diese Ausnahme ist der στράβηλος, eine Schnecke, die sich nur in den Fragmenten des Aristoteles findet  $^{99}$ ).

Zweifelhaft ist, ob der Akademiker schon die Unterscheidung der Muscheln in ein- und zweischalige, μονόθυρα und δίθυρα, kannte: in der einen Gruppe nennt er lauter δίθυρα, in der andern eine einschalige, λεπάς, 100), aber neben ihr eine zweischalige, das ὄστρεον

Aus seinen Gruppierungen der Fische konnen wir im wesentlichen nichts entnehmen. Auch Lang mußte auf einen Vergleich mit Aristoteles verzichten, da dieser, wie wir schon feststellten, die Fische am wenigsten in Gruppen ordnet. Doch lassen sich nicht alle diese 24 Arten bei ihm nachweisen. Nur hinsichtlich einer Gruppe, μαινίς, βῶξ, σμαρίς (frgm 14 a) kann auf ahnliches bei dem Stagiriten hingewiesen werden. er nennt σμαρίς und μαινίς, (h. an Θ 607 b 22), ebenso μαινίς und βῶξ (h. an. I 1 p 610 b 3) zusammen.

<sup>97)</sup> J. B. Meyer a. a O S. 252 f. 98) a. a. O. S. 12.

<sup>99) 304</sup> Rose, außerdem kannte sie Sophokles (P. Lang a. a. O. S. 12).

<sup>100)</sup> Aristoteles erwahnt nur zwei einschalige, die λεπάς und die άγρία λεπάς.

Der Fischbestand in Περὶ διαίτης und Περὶ τῶν ἐντὸς παθῶν ist ein wesentlich anderer, ebenso der bei Diokles, der ja merkwurdige Anklänge an aristotelische Fischgruppen zeigt. Dieser Unterschied darf uns nicht wundern; denken wir nur an die vielen Arten, die die Komödiendichter kennen, wozu in Griechenland kein zoologisches Studium nötig war. Ein solches erforderte aber die Gruppierung dieses großen, sicher nur fragmentarisch erhaltenen Bestandes bei Speusippos.

In den uberlieferten Bruchstucken sind mit wenigen Ausnahmen bloß ahnliche Pflanzen und Tiere in Gruppen nebeneinandergestellt; ob Gattungsbezeichnungen beigesetzt waren, ist ungewiß, die Regel war es sicher nicht. Zwei haben sich erhalten, die der μαλακόστρακα (frgm 8 L) und der εξδη πολυπόδων (frgm 16 L). Die erste kann geradeso gut von Athenaios oder seinem Gewahrsmann hinzugesetzt sein, die zweite erscheint in einem Fragment, das neben dem Akademiker auch Aristoteles als Schöpfer der betreffenden Tiergruppe anfuhrt.

Das in den Opoix zugrunde liegende Tiersystem laßt sich nunmehr folgendermaßen rekonstruieren 101):

#### I. Bluttiere.

- 1. Säugetiere: . . .
- 2. Vogel: φασιανός (frgm 24 L); αῶψ (frgm 25 L).
- 3. Fische: φάγρος, ἐρυθρῖνος, ἥπατος (fr. 11 a, b, c); θυννίς; θύννος (fr. 12); μελάνουρος, ποραπῖνος, ψύρος (fr. 15; 15), μαινίς, βῶξ, σμαρίς (fr. 14 a, b); πέρκη, χάννη, φυκίς (fr. 17); κέστρα, βελόνη, σαυρίς (fr. 18, 19); κόκκυξ, χελιδών, τρίγλα (fr. 21); ψῆττα, βούγλωσσος, ταινία (fr. 22).

#### II. Blutlose:

- 1. Weichtiere:
  - a) Πολύποδες, Oktopoden: έλεδώνη, πολυποδίνη, βολβιτίνη, δομύλος (fr. 16).

b) Dekapoden: σηπία, τευθίς (fr. 20).

- 2. Weichschaltiere μαλακόστρακα: κάραβος, ἀστακός, νύμφη, ἄρκτος, καρκίνος, πάγουρος (fr. 8).
- Schaltiere:
  - a) Schnecken: αῆρυξ, πορφύρα, στράβηλος, αόχλος (fr. 7);
  - b) Muscheln: πόγχος, πτήν, μῦς, πίννα, σωλήν (fr. 7); ὅστρεον, λεπάς (fr. 7).
- 4. Insekten:

Zikaden: περπώπη, τέττιξ, τιτιγόνιον (fr. 9); (ἔντομα δίπτερα ἐμπροσθόπεντρα): 102) πηνίον, ἐμπίς, πώνωψ (fr. 10).

<sup>101)</sup> Hinzugefugt sind nur die Namen in deutscher Sprache

<sup>102)</sup> Zu dieser Gruppe rechnet Aristoteles ἐμπίς und κώνωψ, wahrend man vom πηνίον nichts Naheres weiß (vgl. Lang, a a O. S 15).

Die einander "ahnlichen" Vertreter sind nach streng wissenschaftlichen Gesichtspunkten zusammengestellt, den gleichen, die die Grundfaktoren für die Entstehung des voraristotelischen und aristotelischen Tiersystems waren Wir durfen nur die Namen desselben als Gerippe nehmen, ausfüllen laßt es sich durch das Material, das die Fragmente des Speusippos noch hergeben.

Speusippos steht in der Tradition der voraristotelischen Tiersystematik Aber die Einfugung geht nicht ohne weiteres vonstatten. An dem Punkt, von dem alles weitere abhangt, verlaßt uns die Ueberlieferung. wir wissen nicht, wo Speusippos angeknupft hat Zwischen ihm und dem voraristotelischen Tiersystem liegt zweifellos ein Abhangigkeitsverhaltnis vor, in der Uebernahme des Gedankens einer Sukzession der Lebewesen, der großen Gruppen und vieler Einzelarten.

Doch die Reste deuten auf eine Verarbeitung so umfassenden Materials, daß wir nicht darum herumkommen, hier eine besondere Entwicklungsphase anzunehmen. Die Verbindung mit dem voraristoteli-

schen Tiersystem ist nicht eine allzuenge und schematische.

Die Gruppierung der Fische hat außer wenigen Anklangen an Diokles kaum mehr etwas mit jenem gemein; das Material ist zum großen Teil ein anderes und von einer Einteilung nach dem Standort ist keine Rede mehr. Die Weichtiere, von denen wir bisher nur die zwei Hauptarten kennen lernten, sind auf sechs vermehrt und scharf geteilt in die zwei Gruppen, die sich wieder bei Aristoteles finden Die Scheidung der Schaltiere, die wir bei Diokles nur vermuten konnten, ist hier klar zu erkennen. Eine deutliche Spur der Klassifizierung der Insekten erhielt sich in zwei Gruppen (frgm 9 und 10 L).

Es ist zu verneinen, daß alles, was über die fruhe Form des alteren Tiersystems hinausgeht und sich literarisch nicht mehr nachweisen läßt, schon bei Diokles ausgebildet war und nur wegen der kärglichen

Ueberlieferung nicht mehr faßbar ist.

In der Erwahnung zahlreicherer Exemplare und der großeren Durchbildung der Gruppierung steht die Klassifikation des Speusippos der des Aristoteles am nachsten. Aber aus dem Vergleich ihrer Einzelaufzahlung der Arten scheint mir hervorzugehen, daß direkte Abhangigkeit des Stagiriten von den "Oµoia nicht vorzuliegen braucht, wie sie z Bzwischen ihm und Diokles bestehen wird.

Es muß somit in der Akademie eine Bewegung bestanden haben, die in enger Anlehnung an das voraristotelische Tiersystem neues Material hereinbezog und verarbeitete Wenn des Speusippos Buch dadurch charakterisiert ist, daß es bloße Namen aufzahlt, aber anatomische und physiologische Gesichtspunkte unberuhrt blieben, so darf uns nicht entgehen, daß die hier niedergelegte Klassifikation erst einer Fulle von biologischen Beobachtungen und anatomischen Untersuchungen ihre Entstehung verdankt <sup>103</sup>). Die Hinwendung zum voraristotelischen

<sup>105)</sup> Inzwischen hat auch Stenzel darauf hingewiesen, daß man aus dem Mangel an ausfuhrlicheren Beschreibungen keineswegs den nichtnaturwissenschaftlichen Charakter der ganzen Arbeit des Speusippos für bewiesen ansehen darf (Speusippos a a O Sp 1641)

Tiersystem als zur "naturlichen" Klassifikationsform und die weitere Ausgestaltung desselben sind undenkbar ohne liebevolles Einleben in die Tierwelt und tiefes wissenschaftliches Verständnis für das Wesen der Tiere. Ein anschauliches Bild dieser Arbeit auf dem Gebiet der Botanik hat uns ja Epikrates hinterlassen, der erzählt, wie die jungen Akademiker um Platon geschart "die Lebensweise der Tiere, die Natur der Pflanzen und die Gattungen der Gemuse unterscheiden und definieren "

All das wird nicht dadurch widerlegt, daß diese Untersuchungen letzten Endes keinen fachwissenschaftlichen Selbstwert beanspruchten

Der wahre Antrieb fur die genannten Forschungen in der Akademie war nicht der Wunsch. Stoff für rein dialektische Uebungen der Klassıfikatıonslogik zu gewinnen, sondern das echtplatonische 104) Streben nach totaler Naturerkenntnis, das die Freude an der Wesensart der Tiere und Pflanzen, das Interesse für vergleichende Anatomie und Physiologie nahrte.

So liefert die Idee, daß auch hier in dem Tier- und Pflanzenreich ein bestimmtes Ordnungsprinzip der Welt die gestaltende Form bilde 105). fur die Gruppierungen des Speusippos das umfassende Band. Faßbare Exponenten dieser akademischen Forschungen sind nur er und Aristoteles, deren Ergebnisse nicht umsonst von den Lexikographen, die Athenaios auszog, festgehalten wurden Aber der geistige Urheber ist Platon 106) Auf dem an Hand der mathematischen Proportionen von Platon entwickelten Begriff der Analogie ist in den "Ouola des Speusippos ein Weltbild aufgebaut, indem man jenen auf alle Erscheinungen der Natur anwandte und als hier wirksames Gesetz erkannte

Eine Gefahr lag zweifellos in dieser logischen Durchbildung der Systematik, daß namlich durch das Streben, die Tiere und Pflanzen zu benennen und zu klassifizieren, das für uns hohere Ziel der Forschung. das Wesen des Tieres zu erkennen, in den Hintergrund gedrängt wurde; wie man bekanntlich unter dem Einfluß der Linné'schen Systematik an Stelle einer physiologisch-anatomischen Betrachtungsweise lange Zeit die Ausgestaltung der Systematik für den Endzweck der zoologischen Wissenschaft ansah und damit eine ganz einseitige Entwicklung derselben verursachte (man erinnere sich an Goethes Widerspruch gegen Linné und seine Lehre). Aristoteles, der nach unsern Darlegungen als naturwissenschaftlicher Forscher aus der Akademie hervorgegangen ist, was schon die aus einem direkten Abhangigkeitsverhaltnis nicht zu erklärende Verwandtschaft seiner Ergebnisse mit denen des Speusippos lehrt, hat sich von dieser Gefahr völlig freigehalten In seinen Schriften tritt ja die Systematik zurück und dient

<sup>104)</sup> Vgl dazu Stenzel, Platon der Erzieher S. 316, ders. Speusippos Sp 1651

<sup>105)</sup> Stenzel, Speusippos a a O Sp 1648, spricht von einer Klassifikation

mit dem Zwecke, die Gesetze der Gliederung der Wirklichkeit zu finden 106) Vgl Stenzel, zur Theorie des Logos bei Aristoteles, Quellen u. Stud z Gesch d. Mathem 1929 I 1 S 46 A 5 "Die Grundlagen dieser bei Speusipp offenbar breit ausgefuhrten Lehre vom Aehnlichen, Analogie und Paradeigma lassen sich samtlich bei Plato selbst nachweisen

nur dazu, die anatomischen Verwandtschaftsverhältnisse der Tiere zum Ausdruck zu bringen.

Mit dieser Tatsache, daß das voraristotelische Tiersystem mit seinen streng wissenschaftlichen Prinzipien Eingang in die Akademie gefunden 107) und hier die unnaturliche Methode der Dichotomie, der kunstlichen Zweiteilung auf Grund eines einzigen Merkmals, verdrangt hat, haben wir einen Markstein in der Entwicklung der Zoologie erreicht. Doch ist man noch weit entfernt von der Isolierung der Zoologie als Einzelwissenschaft. Da die naturwissenschaftliche Forscherarbeit eines Platon und Speusippos von der lebendigen Kraft der inneren Einheit aller Erkenntnis beherrscht blieb, wurde diese erkannte Tiersystematik eingegliedert in die naturhafte Ordnung der gesamten Wirklichkeit

Wie konnte es nun geschehen, daß die Akademiker mit der alteren

Tiersystematik bekannt wurden?

Die Vermutung liegt nahe, daß sich dies durch Beruhrung mit der Medizin ergab, die aus ihrer damaligen Wesensart heraus der Philosophie neue schopferische Krafte vermittelte; in den Tiersektionen der Aerzte ist die Voraussetzung fur die Ausbildung einer wissenschaftlichen Systematik enthalten und in der Diatetik hat sie praktische Verwendung gefunden Im ubrigen ist auf die folgende Untersuchung uber die Entstehung des "voraristotelischen Tiersystems" zu verweisen

Man darf in diesem Zusammenhang an die von dem Komiker geschilderte Szene 108) erinnern, wo ja auch ein Arzt, λατρός τις Σικελάς από yãc, dabei ist, wenn er auch durch sein anstoliges Benehmen kraß von

der gelehrten Gesellschaft der Platoniker absticht.

Die Befruchtung durch die Tierklassifikationen der Aerzte wird wohl erst spat erfolgt sein. Die Dialoge Platons, in denen die Einteilung der Tierwelt noch nach dem Prinzip der Dichotomie geschah, sind Alterswerke, und die "Ομοια des Speusippos sind wahrscheinlich nicht in seine frühe Zeit zu setzen 109).

Auch Aristoteles scheint von der Medizin her, besonders von Diokles von Karystos, den er persönlich gekannt haben wird 110), beeinflußt worden zu sein. Aber ehe er Athen verließ 111), hat er sicherlich aus den von Platon großzugig organisierten naturwissenschaftlichen Untersuchungen der Akademie Anregungen empfangen und vielleicht schon hier eine Menge seiner Einzeluntersuchungen gemacht; als er

<sup>107)</sup> Daß besonders Speusippos auf die Einzelarten der Natur das Prinzip der Dichotomie angewandt habe, wie ihm W Jager (a. a. O S 353 A 1) vorwirft, kann ich nicht erkennen, da bei ihm doch die  $\zeta \tilde{\phi} \alpha$ , wie Aristoteles verlangt, κατά γένη, entsprechend dessen, auf naturlichen, d h anatomischen, Einteilungsprinzipien beruhenden Gruppen geordnet sind.

<sup>108)</sup> Epikrates bei Athen. II 59 d-f (CAF II 287 Kock)

<sup>109)</sup> Werner Jager, das Pneuma im Lykeion, Hermes 48, 1913, S 25 A. 3 "Die botan Forschungen, aus denen spater Speusipps Eucia hervorgingen, werden nicht vor 370 fallen, wie die ganze Wendung der Akademie zur Empirie jungeren Datums ist"

<sup>110)</sup> W. Jager, a a. O. S 52 A
111) Bezuglich seiner Zoologiegeschichte haben wir mit einer spaten Entstehung zu rechnen (Vgl. W. Jager, Aristoteles S. 352 f.)

555 zuruckkehrte, war Speusippos bereits tot. Daß solche Feststellungen seine persönlichen Verdienste in keiner Weise schmalern, muß nicht besonders betont werden.

#### e) Das Weiterleben der Tiersystematik in der diatetischen Literatur.

Das Weiterleben der oben geschilderten Tradition der Tiersystematik in der diatetischen Literatur mochte ich an zwei Aerzten veranschaulichen, von denen uns Galenos und Athenaios Fragmente erhalten haben, Mnesitheos und Philotimos, ohne daß zwar ihre genaue chronologische Festlegung gelingt. An Diphilos von Siphnos 112) (Beginn des 3. Jahrh.) mochte ich nur erinnern, der zwar u. a. in der Beurteilung der Fische von Diokles beeinflußt ist, aber doch zur Erganzung der in seinen medizinischen Vorlagen gefundenen naturwissenschaftlichen Kenntnisse die zoologischen Bucher des Aristoteles zu Hilfe genommen zu haben scheint 113).

Mnesitheos schrieb in der Mitte des 4 Jahrhunderts 114) Περί ἐδεστῶν 115), worin er im wesentlichen konservativ an der von seinen Vorgangern ausgebildeten Form festhielt. Aristoteles hat er noch nicht be-

Er nennt wie der Verfasser von Περί διαίτης nur die zwei Hauptarten der Weichtiere. τὸ δὲ τῶν μαλακίων γένος, οίον πολυπόδων τε καὶ σηπιῶν καὶ τῶν τοιούτων 116). Die Gattungsbezeichnung lieferte ihm Diokles.

An Weichschaltieren zahlt er drei von den vier, die wir aus Diokles' Fragmenten kennen, in umgekehrter Reihenfolge auf πάραβοι καὶ καρχίνοι καὶ καρίδες (Athen. III 106 d). Drei Schaltiere erwahnt er mit Namen, ὄστρεα καὶ κόγχαι καὶ μύες καὶ τὰ ὅμοια (Athen. III 92 b), drei zweischalige Muscheln, die auch Diokles und Speusippos kennen; jener und der Hippokratiker nennen ὄστρεα und μῦς nebeneinander

Hinsichtlich der Fische können wir auf einen Vergleich verzichten, daß Mnesitheos wieder eine Menge anderer Arten anfuhrt, ist naturlich Er gruppiert die Fische nach ihrem Vorkommen, wobei er (Athen. VIII 358 b) die πελάγιοι wie der Verfasser von Περί διαίτης als πυματοπλήγες bezeichnet 117).

<sup>112)</sup> Vgl J Kluger, die Lebensmittellehre der griech Aerzte, Primit Czernov 1911 II S 50 ff.

<sup>113)</sup> Da wir ja nur die Entwicklung darstellen wollen, solange sie noch nicht von Aristoteles beeinflußt ist, lassen wir auch andere außer Betracht, wie z B den Kunstler und Philosophen Antigonos von Karystos, dessen Kapitel über die Fische nach N Poleks Feststellung (Die Fischkunde des Aristot und ihre Nachwirk in der Literat, Prim.-Czern. 1909 I S. 35) fast durchweg auf Aristoteles zuruckgehen

<sup>114)</sup> Was Knaack (Menipp und Varro, Hermes 18, 1883 S 149 ff) an Hand eines Alexisfragments ermittelte (C A F II 376, 216 Kock).

115) Vgl Fredrich a. a. O. S 175; 187 A 3, 201, Kluger a a. O. S. 25 ff.

116) Athen VIII 557 c, vgl Π. διαίτης II 48 (VI 550<sub>2</sub> L) πουλύποδες δὲ καὶ σηπίαι καὶ τὰ τοιαῦτα.

<sup>117)</sup> Vgl Fredrich a a O S 181 A. 5. — In der Gruppierung der Einzelarten steht er in Widerspruch zu Diokles (J Kluger a. a. O. S 33)

Bemerkenswert ist, daß er eine Unterscheidung der Saugetiere in μονόνυχες und δίχηλοι kannte <sup>118</sup>), wie sie nach den Spuren in Περί διαίτης für das voraristotelische Tiersystem in Ansprüch genommen werden darf. Platon nannte sie σχιστοί und μώνυχες (pol 265 d)

Spater als Mnesitheos schrieb Philotimos, ein Schuler des Praxagoras<sup>119</sup>), der offenbar seine Hauptquelle war Er reihte in seiner Aufzahlung der σκληρόσαρκοι ἐχθύες (Galen VI 726 K) wie die hippokratischen Verfasser von Περὶ διαίτης und Περὶ τῶν ἐντὸς παθῶν den δράκων, κόκκυξ, καλλιώνυμος<sup>120</sup>), σκορπίος, die nach Burkhardts Feststellung in anatomischer Hinsicht miteinander verwandt sind, aneinander, wie Diokles nennt er zusammen τραχοῦρος und τρίγλη (Galen. VI 726 K), κωβιός und φυκίς und die Labrusarten κίχλη und κόσσυφος (Galen. VI 726 K).

Es ergibt sich die interessante Tatsache, daß die diatetischen Schriftsteller in ihren Katalogen der animalischen Lebensmittel, ja auch in den einzelnen diatetischen Vorschriften sich durchweg die Beachtung bestimmter, nach logischen Prinzipien abgegrenzter Gruppen zur Regel machten, was naturlich die Erkenntnis zur Voraussetzung hat, daß die einzelnen Arten derselben sich hinsichtlich ihres Nahrwertes und ihrer Wirkung auf den Organismus die Wage halten.

Diese Aerzte mußten damit immer mit der naturwissenschaftlichen

Forschung im Zusammenhang bleiben

Jener Grundsatz laßt sich durch eine Nachricht aus der Antike selbst belegen, ich meine einige Stellen bei Galenos, der es dem Philotimos heftig vorwirft, daß er diese Gewohnheit nicht streng genug innehielt: ἐχρῆν οῦν οῦχ ἀπλῶς ἐμνημονευπέναι τῶν ἀπαλοσάρπων ἰχθύων ἀπάντων ἄμα τὸν Φιλότιμον, οὖδ'ἀναμῖξαι τοὺς ἄλλους τοῖς πετραίοις ἀδιορίστως (VI 723 K) Είπε andere Stelle lautet σπάρους δ'αὐτοῖς (sc. τοῖς σπληροσάρποις ὁ Φιλότιμος) συγπαταριθμῶν ἀμαρτάνει, τῶν πετραίων ἰχθύων ὄντας. ἑξῆς δὲ κύνας ἔγραψεν, οῦς ἐν τοῖς πητώδεσιν ἐχρῆν ἢριθμῆσθαι . . (VI 728 K)

Damit hatten wir die Geschichte des "voraristotelischen Tiersystems" bis zu Aristoteles verfolgt. Dabei ergab sich, daß es eine Verkennung der Entwicklung der Zoologie im 4. Jahrh. bedeutete, wenn man den Verf. von Περί διαίτης und Aristoteles auf die gleiche Quelle zuruck fuhren wollte Zwei Generationen hat Rudolf Burckhardt durch diese Feststellung die Beschaftigung mit wissenschaftlicher Zoologie abgesprochen.

Aristoteles hat sich noch enger an seine Vorganger angeschlossen als selbst dieser Gelehrte glaubte. Sein Werk entstand in engem Anschluß an die Arbeit der vorangehenden Zeit; sie bildet den Abschluß einer langen Entwicklung, die notwendig zur Emanzipation dieser Wissenschaft führen mußte. Daß derlei Feststellungen die Ruhmestat des Stagiriten auf dem Gebiet der Zoologie nicht beeintrachtigen können, be-

<sup>118)</sup> Oribas II 68 (Corp. Med. Gr V 1, 1, Raedel S. 63 f)
119) Galen VI 750 K, vgl Fredrich a & O S. 174 f, 221, Kluger a a O.
S. 27 ff

<sup>120)</sup> Hier ist naturlich χαλλιώνυμοι statt γαλεώνυμοι zu lesen (vgl Fredrich a. a O. S. 181 A 3, M. Wellmann a a O S 173 A 2)

darf keiner weiteren Erklarung. Worin seine Hauptbedeutung besteht. ist hier nicht zu entscheiden.

In einzelnen Entwicklungsphasen haben wir darzustellen versucht was die Zeit des ausgehenden 5. und des 4. Jahrhunderts auf zoologischem Gebiet geleistet hat <sup>121</sup>). Zwar scheint das Unternehmen, eine Geschichte der Zoologie dieser Zeit zu schreiben, ein starkes Hemmnis darin zu haben, daß wir durch keinerlei literarische Zeugnisse wissen, wer die Hauptträger dieser Entwicklung waren Doch brauchen wir nicht allzu skeptisch zu sein Denn es ist sehr wahrscheinlich, daß es gerade die Gelehrten sind, die wir fassen konnten. Daß in der Entwicklung seit Περί διαίτης eine empfindliche Lucke klafft, ist uns nirgends bewußt geworden, der Hauptbeweis scheint mir jedoch in der Tatsache enthalten zu sein, daß die Lexikographen, die für Athenaios die Vorlage bildeten, ihr Material gerade Diokles, Speusippos, Aristoteles und den oben zuletzt genannten Diatetikern entnahmen.

Bevor wir eine kurze Charakterisierung der behandelten Epoche geben, ist die Lösung eines bisher nur angedeuteten Problems in Angriff zu nehmen

<sup>121)</sup> Abgesehen wurde von der beschreibenden Zoologie, so des Kiesias, der, als Nachzugler der jonischen Geschichtsschreibung, wie Herodotos und Hekataios Tiere des Ostens nach Vorkommen und Lebensweise geschildert hat

#### 2. Kapitel.

#### Die Urheberschaft des voraristotelischen Tiersystems.

a) Zoologisches bei den jonischen Philosophen

Wer ist der große Unbekannte, der das voraristotelische Tiersystem geschaffen hat und in welchem Kreis von Forschern ist er zu suchen? Mit der Losung dieser Frage verbindet sich die Aufgabe, die Faktoren und Entwicklungsstufen kennen zu lernen, die zu der Entstehung dieses ungeheuer wirksamen Systems beigetragen haben. Mit einem Schlag kann es nicht entstanden sein

Wir mussen mit der jonischen Philosophie beginnen, die Natur- und Geisteswissenschaften in sich vereinigte.

Aus einigen Fragmenten des Empedokles und Nachrichten über seine Lehre gewinnen wir die Ueberzeugung, daß er, wie schon Zeller vermutete, von den verschiedenen Tiergattungen eingehend gehandelt hat Bei genauerem Zusehen konnen wir sogar noch die Spuren einer systematischen Einteilung der Tiere entdecken. Er teilt (frgm 20 und 23) in Saugetiere. θήρες, Vogel. οἰωνοί, Fische ὑδατοθρέμμονες ἰχθυς, und eine vierte Gattung scheinen für ihn die Schaltiere gewesen zu sein; denn er spricht von den κόγχαι θαλασσονόμων βαρύνωτοι (frgm 76), von denen er als Beispiele die Meerschnecke, κήρυξ, und die steinschalige Schildkröte, χέλυς λιθόρρινος, nennt. Von der Tierwelt unterscheidet er die θάμνοι (frgm 9; 20; 117) Auch bestimmte Ausdrucke wie ἄλλων έθνεα θηρῶν, τῶν ζώων πάντων τὰ γένη weisen auf Gattungsunterscheidungen

Daß aber solche Klassifikationsversuche über die ersten Anfange hinausführten und überhaupt von ihm zusammenhangend dargestellt waren, ist kaum glaubhaft Dem hippokratischen Kompilator jedoch lag ein ausgebildetes, bis ins einzelne durchdachtes Tiersystem vor.

Aber ein Glied der Entwicklung, die zu demselben hinfuhrt, durfen wir in Empedokles erblicken.

Dem großen Arzt und Philosophen Alkmaion von Kroton dienten Tierversuche und Tiersektionen zur Klarung physiologischer und anatomischer Fragen, er wird ja auch von Aristoteles in seinen zoologischen Schriften zitiert. Aber nicht einmal von seinen Ansichten über den tierischen Bau können wir uns ein Bild machen. Selbstandige zoologische Interessen scheint er wohl nicht gehabt zu haben.

An Beobachtungen des Anaxagoras über die Tiere ist nur Unerhebliches überliefert, so eine Ansicht über die Entstehung der Tiere, die

er mit Anaximander teilt. Eine Stelle bei Aristoteles 122) deutet auf seine Unterscheidung der Wassertiere in Fische und Wirbellose, doch ergibt sie fur ihn nichts Sicheres: 'Αναξαγόρας δὲ καὶ Διογένης πάντα φάσκοντες άναπνεῖν περὶ τῶν ἰχθύων καὶ τῶν ὀστρείων λέγουσι τίνα τρόπον ἀναπνέουσιν . .

Zweifellos hat das "voraristotelische Tiersystem" irgendwelche Beziehungen zu des Demokritos Forschungen über die organische Natur. Man nimmt ihn ja auch als Quelle für die zoologischen Werke des Aristoteles in Anspruch 123) Er hat sich, gestutzt auf Sektionen, in umfassender Weise mit der Tierwelt beschaftigt Diogenes L (IX, Diels. Vors II <sup>3</sup> S 20) nennt in dem Verzeichnis seiner Schriften ein Werk Αἰτίαι περὶ ζώων αβγ, das Aelianus benutzt hat. Hochst wahrscheinlich sind uns durch ihn Ansichten des Demokritos über Tiere erhalten 124), dazu kommen noch eine Reihe anderer Nachrichten 125). Aber die Durchprufung all dieser zoologischen Bemerkungen des Demokritos brachte Dyroff (a a O S. 53) zu dem nicht anzuzweifelnden Ergebnis, "daß Aristoteles an dem von ihm sehr geschatzten Naturforscher aus der atomistischen Schule zwar eine Stutze hatte, aber ihn doch nicht in großem Stile ausgebeutet hat"

Lassen wir dies dahingestellt, der Beweis ist damit noch nicht er bracht, ob Aristoteles sich nicht in der Systematisierung der Tiere an ihn angeschlossen hat. Es fragt sich nur, ob ihm eine solche zugeschrieben werden darf

Die Vermutung liegt nahe, daß sich ihm bei solch eingehenden Tierstudien, wie er sie betrieb, die Notwendigkeit der Abgrenzung in einzelne Gattungen ergab, aber auf eine Systematik im eigentlichen Sinn brauchte dies nicht hinauszulaufen

Ein Schluß fur das Vorhandensein eines demokritischen Tiersystems konnte hochstens aus zwei Nachrichten über ihn gezogen werden. Die eine wurde schon langst berucksichtigt (Arist. de part anim  $\Gamma$  4. 665 a  $50,\,{
m DV}$   $55\,\,{
m A}$   $148)\cdot\,$  τῶν δ'ἀναίμων οὐδὲν ἔχει σπλάγχνον. Δημόκριτος δ'ἔοιχεν οὐ καλῶς διαλαβεῖν περὶ αὐτῶν, εἴπερ ἀιήθη διὰ μικρότητα τῶν ἀναίμων ζώιων άδηλα είναι ταῦτα. Durfen wir daraus folgern, daß er eine Einteilung der Lebewesen in blutenthaltende, ἔναιμα, und blutlose, ἄναιμα, die zwei obersten Teilungsbegriffe in der Klassifikation des Aristoteles, kannte?

Gegen die aus dieser Stelle sich ergebende Moglichkeit, daß die Unterscheidung voraristotelisch ist, erhob Zeller 126) den Einwand, Demokritos konnte auch nur einzelne Tierarten genannt und erst Aristoteles dieselben unter der allgemeinen Bezeichnung ἄναιμα zusammengefaßt haben. Dagegen laßt sich nichts Triftiges einwenden; allzu wahr-

<sup>122)</sup> Arist de respirat 2 470 b 50.
123) W Windelband, Gesch der abendland Philos im Altert 1923 A. Handb d kl Altertumswiss V 1, 1 S 192, Zeller-Nestle, a a O. 1928 S 224
124) A Dyroff, Ueber die Abhangigkeit des Aristoteles von Demokritos,

Philol 63, 1904 S 45 ff. M Wellmann, Pamphilos, Hermes 51, 1916, S 16 A 2. 125) Diels, Vors II <sup>3</sup> S 49 ff vgl J V Carus, Gesch der Zoologie S 61 f, Gesch d. Wissensch in Deutschl 12, 1872. Zeller, Die Philos der Griech. I 2 <sup>6</sup>

<sup>126)</sup> A a O S. 555 A. Gomperz, a a O III 2 S 114 u 413, glaubt an diese Moglichkeit

scheinlich ist es nicht, denn nirgends gewinnt man den Eindruck, als

habe Aristoteles diese Begriffe neu eingefuhrt

Bei Aet. Plac. V 20, 9 (432 D.) finden wir unter der Ueberschrift Πόσα γένη ζωων folgende Angaben Πλάτων καὶ ᾿Αριστοτελης 127) τεσσαρα γένη ζώων φασί χερσαΐα ἔνυδρα πτηνὰ οὐράνια καὶ γὰρ τὰ αστρα ζῷα λέγεσθαι \* καὶ κοσμον καὶ των γηίνων \* ζῶον λογικὸν ἀθάνατον. Δημόκριτος Ἐπίκουρος τὰ οὐράνια..<sup>125</sup>). Aus der Stelle kann man nur entnehmen, daß Demokritos die Lebewesen in diese Hauptgattungen eingeteilt und zu den drei allbekannten die σὐράνια 129) noch nicht hinzugefugt hat, wie es nach ıhm Platon und Aristoteles taten In dieser Nachricht liegt nicht enthalten, ob er diese γένη im einzelnen systematisierte. Und dagegen scheint mir vor allem folgende Ueberlegung zu sprechen. Hatte es unter seinem Namen ein Tiersystem in dieser Einzeldurchbildung und großen Menge des verarbeiteten Materials gegeben, wie wir schon fur die ursprungliche Form des "voranistotelischen Tiersystems" voraussetzen mussen, so ware es nicht uberall totgeschwiegen und stillschweigend ubernommen worden, ohne daß man sich auf seine Autoritat berief. Schon allein die Lexikographen, aus denen Athenaios schopfte, und die aus allen moglichen Schriftstellern des 5, 4. und spaterer Jahrhunderte Aufzahlungen von ἔνυδρα und Urteile über dieselben sammelten, waren an ihm, dessen Name doch mehr als der vieler andern zog, nicht vorubergegangen

#### b) Das sogenannte "Homerische Tiersystem"

Daß ein Tiersystem wie das voraristotelische seine Voraussetzung in der besonderen geistigen Haltung der betreffenden Zeitepoche hatte, mussen wir nicht besonders betonen. Charakteristisch für sie war ein unermudliches Streben nach konkretester Naturkenntnis, eine verfeinerte Beobachtungsgabe, die Möglichkeit zu wissenschaftlicher Begriffsbildung, ein Trieb zum Systematisieren, Spalten und Teilen von bisher hingenommenen Begriffen nach logischen Gesichtspunkten. Bloße Materialanhaufung bedingt noch nicht systematische Behandlung. Dies treffen wir als Merkmale einer neuen Epoche zu einer Zeit, als es mit der schöpferischen Kraft der alten Philosophie vorbei ist: in der Zeit der Atomistik und der Sophistik, einer Zeit, als Mathematik und Medizin einen gewaltigen Aufschwung nahmen.

Solche Erwagungen veranlassen uns, den Versuch, in den homerischen Epen ein Tiersystem zu rekonstruieren, mit kritischen Augen zu betrachten. Ich denke an die Untersuchungen Korners 180, die allerdings in

129) Vgl. zu den ζφα οδράνια Cic de nat deorum II 15, 42, Zeller, Die

Philos. der Griech. 1879 3 II S. 553 A 4

<sup>129)</sup> Diels "lacunam indicavit Zeller, deest οὐκ ἐγκρίνει vel μὴ λογικὰ εἴναι"; Usener, Epicurea, p 229, erganzt οὐχ ἀποδέχονται ζῷα εἴναι.

<sup>130)</sup> Otto Korner, Das homerische Tiersystem und seine Bedeutung für die zoologische Systematik des Aristoteles 1917, rez. von Franz Harder, Wo. f. kl Phil. 1918 Sp. 121—6, vgl. O Korner, Die homerische Tierwelt, Arch. für Naturgesch 1880, ders, Munchen 1930 (hier noch nicht benutzt)

sachkundiger Weise die treffsichere Beobachtung, auf denen die homeri-

schen Tierschilderungen berühen, herausgehoben haben.

Immerhin mag bei einzelnen Tiergattungen, wie z. B. bei den Vogeln, eine auf physiologischen und anatomischen Merkmalen aufgebaute gewisse Ordnung zu erkennen sein, aber, was der springende Punkt ist, durchgefuhrt ist sie nicht, dahinter steht kein ausgebautes zoologisches System. Es sind Klassifikationsversuche, die jeder genaue Beobachter der Natur ohne wissenschaftliche Forschungen anstellen kann 131). Ein Vergleich derselben mit dem "voraristotelischen Tiersystem" ist, wie Korner zugibt (a a. O. S. 25), nicht möglich, da die meisten Saugetiere und Vogel, die er in sein homerisches Tiersystem einordnet, nicht als menschliche Nahrungsmittel verwendet werden und deshalb in Περὶ διαίτης II fehlen Ganz anders sind die Ergebnisse, die er aus einem Vergleich mit der aristotelischen Tiersystematik gewinnt. Er fand (a a O. S. 29) bei Homer und Aristoteles nicht nur "eine prinzipielle Uebereinstimmung im Aufbau des Tiersystems nach mehreren ubereinstimmenden anatomischen und physiologischen Merkmalen", Arıstoteles habe auch einen Teil "der schon in der Entstehungszeit der homerischen Epen gebrauchlichen Systematik" übernommen 132). Skeptisch werden wir bei der Betrachtung der Gruppen, in denen beide vollstandig übereinstimmen: der Schweine (σύες = χαυλιόδοντα), der Raubvogel (οζωνοί = γαμψώνυχες) und der Schlangen (ὄφιες = γένος ὄφεων). Es sind Gruppen, zu deren Unterscheidung keine besondere Findigkeit notig war, und zu deren naheren Bestimmung ein zoologischer Forscher wie Aristoteles nicht nach dem Homer greifen mußte. Wenn er denselben hie und da zitiert, so bedeutet dies nicht viel.

### c) Zoologisches in der Sophistik

Es 1st uns zwar verschlossen, inwieweit die Sophisten auf dem Gebiete der Botanik und Zoologie fachwissenschaftliche Bestrebungen hatten, aber wir horen, daß sie naturwissenschaftliche Fragen zum Gegenstand ihrer Vortrage machten. Man konnte sich ferner denken, daß von ihnen eine direkte Linie führt zu des Antisthenes Werk Περίζωων φύσεως, der ja von der Sophistik ausging und mit verschiedenen Sophisten in Beziehung stand.

Doch glaube ich nicht, daß die naturwissenschaftlichen Interessen der Sophisten, die nie beanspruchten, Einzelwissenschaftler zu sein, sich zu solchen Spezialstudien erhoben, wie man sie für die Schaffung des alteren Tiersystems voraussetzen muß.

Wenn ich an eine innere Verwandtschaft zwischen dessen Schöpfer und den Sophisten glaube, so denke ich in erster Linie an die Art ihrer Methode.

Als Beispiel wahle ich ihre subtilen Forschungen über Ursprung und Bau der Sprache, wie ja Protagoras und Prodikos als Begrunder einer

<sup>131)</sup> Leider war mir nicht zugänglich E Bruck, Zoologisches aus dem minoischen Kulturkreise, Der Naturforscher II 507 ff 132) Da Harder nur im allgemeinen dazu Stellung genommen hat, bin

ich hier etwas ausfuhrlicher auf Korners Feststellungen eingegangen

wissenschaftlichen Sprachforschung gelten <sup>193</sup>). In der Methode verwandt mit unserer Tiersystematisierung ist die Unterscheidung der Geschlechter der Hauptworter, der Arten der Satze durch Protagoras <sup>193</sup>), das διαιρεῖν περὶ ὸνομάτων des Prodikos <sup>195</sup>)

d) Die griechische Medizin des 5. Jahrh. v Chr als Schopferin des ersten grundlegenden Tiersystems

Das Nachstliegende ist, daß wir zu dem Weg. von dem wir ausgegangen sind, zuruckkehren und den Urheber des Systems in dem Kreise suchen, in dem es uns zuerst begegnet ist, bei den Aerzten des ausge-

henden 5. Jahrhunderts.

Sie waren darauf angewiesen, fur den wichtigsten Teil der Diatetik, die Lebensmittellehre — erst darauf konnten sich die einzelnen diatetischen Vorschriften aufbauen — ein zahlreiches Tiermaterial, darunter vor allem Wassertiere, hereinzubeziehen. Dadurch, daß sie dasselbe nach bestimmten Gesichtspunkten anordnen mußten und dafur der diatetische nicht ausreichte, fand die Tiersystematik Eingang in die medizinische Diatetik, ja wurde jetzt erst ausgestaltet

Die eigentliche Triebfeder zu dieser gewaltigen Erkenntnisleistung kann aber nicht ein praktisches Bedurfnis gebildet haben. War überhaupt ein Berufsstand dazu befahigt, den man heute <sup>136</sup>) gern mit dem des Handwerkers und Geschaftsmannes auf eine Linie stellt? Man pflegt zu sagen, daß vor Aristoteles die Biologie die Magd der Medizin war und nur soweit betrieben wurde, als sie den praktischen Zwecken der Heilkunde diente. Damit mußten also alle naturwissenschaftlichen Forschungen der Aerzte im Dienste der medizinischen Praxis und nicht der reinen Erkenntnis gestanden haben.

Der wissenschaftlich gebildete Arzt, der in dieser Zeit keine seltene Erscheinung war und zu scheiden ist von dem, der seinen Beruf nur handwerksmäßig ausubte, zeichnet sich aus durch einen universalen Erkenntnisdrang; er ist mit den Theorien der Philosophen wohl vertraut und ist bestrebt, seine Medizin in ein selbstandig durchdachtes Weltbild einzufugen. Man beachte nur die mannigfaltigen Krankheitsatiologien! An dem Ausbau des voraristotelischen Tiersystems mußte er eine sorgfaltige Schulung logisch-begrifflichen Denkens bewahren; und die Befahigung dazu hat er bewiesen in der verstandesmäßigen Arbeit, die er leisten mußte, um das Gesetzmäßige an der Krankheit zu erkennen, indem er die Mannigfaltigkeit und Vielheit der Erscheinungen zur Einheit, zum Gesetz zusammenfaßte. Verbunden damit war eine hohe Bewertung der sinnlichen Wahrnehmung. Er zeichnete sich aus durch die Schärfe seiner Beobachtung, die er am Krankenbett zu üben

135) Plat. Charmid 163 D και γαρ Προδίκου μυρία τινα ακήκοα περί

όνομάτων διαιρούντος.

<sup>133)</sup> Zeller-Nestle, Die Philosophie der Griechen, 1920 <sup>6</sup> I 2 S. 1416 ff. 134) Vgl. Aristot Rhet. Γ 5 1407 b 6 (Vorsokr 74 A 27) ὡς Πρωταγόρας τὰ γένη τῶν ὀνομάτων διήρει, ἄρρενα καὶ θήλεα καὶ σκεύη.

<sup>136)</sup> L. Edelstein, Περί ἀέρων ὁδάτων τόπων und die Samml. der hippokr. Schriften, Problemata IV 1931 S 89 ff

gewohnt war und der zahlreiche meisterhafte Krankheitsbilder der hippokratischen Schriften ihre Entstehung verdanken. Mit seiner hochentwickelten diagnostischen Kunst ist er somit imstande gewesen, auch in der immer mehr wachsenden Zahl bekannter Tiere die Uebersichtlichkeit zu wahren, indem er mit scharfem Blick die wesentlichen Merkmale der einzelnen Tierart erfaßte und so durch begriffliche Unterscheidung einzelner Gruppen die Buntheit der Tierwelt meisterte.

Und abgesehen von der Lebensmittellehre wurden die Aerzte noch von einer andern Seite her zu zoologischen Studien angeregt: durch die Tiersektionen, wie sie von ihnen in großem Umfang getrieben wurden, wenn auch vorwiegend als Notbehelf für Menschensektionen. Daß aber dadurch die wissenschaftliche Beschaftigung mit Zoologie in dieser Zeit, deren große Tat das voraristotelische Tiersystem ist, ungeheuer angeregt und befruchtet wurde, ist unbezweifelbar. Das Kennenlernen von Tiergruppen mit verwandten anatomischen und physiologischen Zügen führte diese Aerzte ganz von selbst zu Klassifikationsversuchen.

Unbekannt bleibt, ob der Verfasser von IIspl διαίτης die systematisch gegliederte Tieraufzählung voll ausgebaut übernahm oder mehr oder weniger nur das bereits nach wissenschaftlichen Gesichtspunkten für diatetische Zwecke gesichtete Beobachtungsmaterial seiner Vorgangerzusammenfaßte; systematische Arbeit hat er sicher keine geleistet.

Diese Leistung der griechischen Aerzte auf dem Gebiete der Zoologie zeugt von einem urtumlichen wissenschaftlichen Forscherdrang, von einem vorurteilslosen, durch keine praktischen Bedurfnisse und starre Berufsgrenzen gehemmten Erkenntnisstreben, das dem platonischen Geist in dem Ziel einer in der persönlichen Bildung sich verwirklichenden Einheit aller Erkenntnis verwandt ist.

Das Tiersystem war immer mit der Περλ τροφῶν-Literatur verknupft: das ganz naturliche Fortbestehen dieser Tradition verfolgten wir in einem Zeitraum von über hundert Jahren, von der Schrift II. τ. ἐντὸς παθ. mit ihrer fest gepragten Anordnung der Fische ab Und unser Diatetiker steht ja nicht am Anfang der ganzen Entwicklung.

Wahrend erst durch das Werk des Aristoteles die Zoologie zur selbstandigen Wissenschaft wurde, setzt die intensive Beschaftigung mit wissenschaftlicher Zoologie bereits in der Zeit der Atomistik und Medizin der 2. Hälfte des 5. Jahrhunderts ein.

Ueber des Demokritos zoologische Forschungen geht das epochemachende "voraristotelische Tiersystem" weit hinaus, das im Zusammenhang mit der Lebensmittelforschung entstand und zunachst auch in dieser Literatur wirksam blieb. Wenn wir auch die ursprungliche Form des voraristotelischen Tiersystems nicht kennen — Beweis ist ja z. B., daß die Spuren desselben in IIeρί των ἐντὸς παθῶν Beruhrungen zeigen mit Aristoteles, die mit IIeρί διαίτης nicht bestehen, — so sahen wir doch. daß diese Aerzte, naturlich im Rahmen ihrer Untersuchungen über die Wirkung der animalischen Lebensmittel, zoologisch weiterarbeiteten: das heißt, sie haben neu hinzukommendes Material nach den Prinzipien der voraristotelischen Tierklassifikation in das übernommene System eingereiht.

Noch weniger haben die Systematisierungsversuche der platonischen Akademie mit einer aus dem einheitlichen Organismus aller Erkenntnis gelosten selbständigen zoologischen Forschung etwas zu tun.

Wir konnten hier zwei verschiedene Phasen unterscheiden:

Platon selbst ging in seinen Altersdialogen nach dem Prinzip der Dichotomie vor, einem Teilungsprinzip, das sich nicht durch zoologische Forschungen fur Systematisierung dienlich erwiesen hat, sondern nur auf dieses Gebiet übertragen wurde. Vielleicht noch angeregt von Platon haben sich Speusippos und wohl auch seine Altersgenossen unter den Akademikern des voraristotelischen Tiersystems bemächtigt, als sie durch umfassendere Studien seine Hauptzuge kennen lernten. Uebernommen wurde es - ob unter Vermittlung des in Athen wirkenden Diokles, kann nur vermutet werden - aus der diatetischen Medizin. Erst in des Speusipos "Ouoia taucht es in der nichtmedizinischen Literatur auf. Ware es fruher von der Medizin losgelöst oder uberhaupt in anderem Kreise, z B. durch Demokritos, geschaffen worden, so hatte seine Wirkung nicht ietzt erst eingesetzt: es ist undenkbar, daß Platon. in dessen Werken das ganze Denken und Schaffen zum mindesten der kurz vorhergehenden Zeit seinen Niederschlag fand, an ihm vorübergegangen ware, ohne zum wenigsten Stoff zu Beispielen irgendwelcher Art aus ihm zu schopfen Die wissenschaftliche Zoologie erhielt durch diese akademische Arbeit eine positive Forderung, aber mit fachwissenschaftlicher Bestrebung ist sie nicht gleichzusetzen.

Die Forschungen des 5. und 4. Jahrhunderts, die zum größten Teil mit den Ergebnissen der uns dem Namen nach unbekannten Schopfer des alteren Tiersystems — denn es werden hier wohl mehrere beteiligt sein — arbeiteten, flossen bei Aristoteles zusammen, der die Entwicklung abschloß und die Zoologie zur exakten Wissenschaft erhob

Für die Bedeutung der Zoologie in der Bildung des 5. und 4. Jahr-

hunderts ergibt sich:

Wenn man als Charakteristikum der Zeit, wo die Kraft der altesten Philosophie erlahmte, das lebhafte Erstarken der Einzelwissenschaften, von Mathematik und Medizin, nennt <sup>137</sup>), so darf man an den Anfangen der Zoologie nicht vorübergehen, gemeint sind die Arbeiten eines Demokritos, Antisthenes und die Schaffung und Ausgestaltung des alteren Tiersystems durch die Aerzte und die Akademie

<sup>137)</sup> Vgl. J. Stenzel, Platon der Erzieher 1928 S 47

# II. Teil.

Untersuchungen zu ΠΕΡΙ ΕΝΥΠΝΙΩΝ (Περὶ διαίτης IV).

#### Einleitung.

#### Das Buch Περὶ ἐνυπνίων und seine Quellen.

Der Titel') dieses vierten Buches 2) der Schrift Περὶ δισίτης darf nicht irrefuhren. Der Traum wird nicht um seiner selbst willen behandelt. das Theoretische tritt zuruck Die Erklarung des Traumlebens ist Nebensache und wird nur insoweit gegeben, als sie zur Begrundung der lichen Bewertung desselben erforderlich ist. Der Traum wird einem hoheren Gesichtspunkt untergeordnet, der Heilkunde, indem in ihm ein Mittel gesehen wird, den korperlichen Zustand des Traumenden zu erkennen oder das, was seiner Gesundheit droht, vorauszubestimmen.

Die Theorie, die jetzt energisch als Irrtum bekampft wird 3), nach der zwischen den Bezeichnungen ὄνείρος und ἐνύπνιον auch außerhalb der Traumklassifikationen der Systematiker 4) ein Bedeutungsunterschied besteht, braucht hier nicht berucksichtigt zu werden, da der Verfasser alle Traume als ἐνύπνια bezeichnet, ob sie prophetisch sind oder nicht

Durch neue Forschungen hat seit Fredrich<sup>5</sup>) und Hev<sup>6</sup>) erst wieder Wilhelm Capelle<sup>7</sup>) die Blicke auf dieses Buchlein gelenkt und dabei den magischen und altertumlichen, ja ungriechischen Anstrich, der über dem Ganzen liegt, etwas geklart. Er hat im 4 Kapitel (Π. διαίτ. IV 89)

1) Zur Ueberlieferung des Titels H $\,$  Diels, Hippokratische Forschungen I, Hermes 45, 1910 S $\,$ 130 f

2) Den Text findet man in den großen Ausgaben von É. Littré VI 1849 p 640 sqq und F Z Ermerins a a O III p 487 ff Kap 86, 87, 88 und teilweise 89 sind von H Diels ediert, a a. O S 146 ff. Textfragen behandelte. William Arthur Heidel, Hippocratea I 1914, Harvard Studies in Classical Philology Bd 25 S 163 f, H Diels, Hippokr Forsch II, Hermes 46, 1911 S 262 f

3) Ueber diese Frage orientiert am besten R. Herzog, Herondea, Philologus 1926, 82, S 40 f Vgl. Ulrich Wilchen, Urkunden der Ptolemaerzeit, I 1927 S. 354

4) Ueber die Klassifikationen der Traume handeln Matthias Gelzer, zwei Einteilungsprinzipien der antik Traumdeut, Juvenes dum sumus, Aufsatze z klass. Altertumswiss, 49. Vers deutsch. Philol. u Schulm zu Basel 1907 S. 40 ff, Th. Hopfner, Griech.-agypt Offenbarungszaub II 1924, Stud z Palaeogr u Papyruskde XXIII 1924 S. 81 f § 165 ff. — Vgl z B Artem. Omirocr. I 1 (H 3, 5)

5) A a O, S 206 ff.

7) Aelteste Spuren der Astrologie bei den Griechen, Hermes 60, 1925, S

373 f; 389 ff

<sup>6)</sup> Fr. Oskar Hey, der Traumglaube der Antike I, Progr. Realgymn. Munchen 1908 S 35 ff, der Fredrichs Ruch nicht kennt und hinter ihm zuruckgeblieben ist

einen "babylonischen Untergrund" nachgewiesen, wodurch auf die in diesem 4 Buche benutzte Quelle ein helleres Licht geworfen wurde. Diese bestand — erinnern wir uns früherer Forschungsergebnisse — in einem Traumbuch. Im folgenden soll der Versuch unternommen werden, dem Charakter dieser Quelle naher zu kommen, die ja auch sonst noch, namlich im Traumbuch des Artemidoros, Spuren hinterlassen hat; zugleich aber soll der ganze Inhalt dieses 4. Buches beleuchtet werden.

#### 1. Seele und Körper während des Schlafes nach Περὶ ἐνυπν. 1.

Im wachen Zustand ist die Seele nicht im vollen Besitz ihrer Kraft und Fahigkeiten, οὐ γίγνεται αὐτὴ έωυτῆς, sondern sie steht im Dienste des Korpers, sie "hilft" ihm. Seine Bewegungen und Funktionen werden von Seelenteilchen geleitet, diese setzen die Sinnesorgane in Tatigkeit. Vom Schlaf betroffen wird nur der Korper, die Moglichkeit der Wahrnehmung und Bewegung geht ihm verloren. Nun erst kann sich die Seele durch Zusammenziehung aus ihren Außenposten konzentrieren: ή ψυχὴ κινευμένη καὶ ἐπεξέρπουσα τὰ μέρη τοῦ σώματος 8) διοικέει τὸν έωυτῆς οἶχον, καὶ τὰς τοῦ σώματος πρήξιας ἀπάσας αὐτὴ διαπρήσσεται (86 VI 640 L). Sie besitzt nun ausgestattet mit einer besonderen Bewegungsfahigkeit den hochsten Grad ihrer Leistungsmoglichkeit. Diese umfaßt nach Ausschaltung der Sinneswerkzeuge nicht nur jegliche Wahrnehmung, sondern auch das Denken, wie die Seele in Περί διαίτης ja uberhaupt Quelle und Tragerın der φρόνησις ıst. Ebenso behalt sıe wahrend des Schlafes die Fahigkeit der Gefuhlsregung: ή δ'έγρηγορούσα γινώσκει πάντα και όρη τὰ όρατὰ και διακούει τὰ ἀκουστά, βαδίζει, ψαύει, λυπέεται, ἐνθυμέεται <sup>9</sup>).

Wie erklart nun der Verfasser die Entstehung des Traumes? Stimmt es, daß er, wie Buchsenschutz <sup>10</sup>) vermißte, nichts über die Natur des

<sup>8)</sup> Η. Diels liest nach Θ κινεςμένη καὶ ἐγρηγορέουσα [τὰ πρήγματα]; der Marcianus hat ἐπεξέρπουσα τὰ σώματα. Ich mochte mit M und der Vulgata das ἐπεξέρπουσα halten (Vgl Plut de an. 3)

<sup>9)</sup> ἐνθυμέεται ist nach Fuchs wohl eher mit "denkt nach" als nach Fredrich mit "erinnert sich" (Littré "se recorde") zu übersetzen. — Dieser Satz scheint mir mit des Verfassers Ausführungen im 1 Buch Kap 10 (VI 486 L) in Widersprüch zu stehen, wo das θερμότατον πῦρ, das Seele, Verstand, Denkvermogen enthalt, ausdrücklich als unzuganglich für Gesicht und Gefühl, ἄικτον καὶ ὄψει καὶ ψαύσει, erklart wird. Dagegen bilden hier in Kap. 86 alle Sinne eine Peripherie der Seele, wahrend im Schlaf die Zusammenziehung ins Seelenzentrum erfolgt. Auch sonst ist die Seelenlehre in der Schrift widersprüchsvoll.

<sup>10)</sup> Traum und Traumdeutung im Altertum 1868 S 32

Traumes sagt? Wenn er auch vom Traum nicht direkt spricht, so muß doch in der Charakteristik des Seelenzustandes während des Schlafes eine Erklarung und Bewertung des Traumlebens enthalten sein

Das Kapitel schließt mit den Worten: ὅστις οῦν ἐπίσταται κρίνειν ταῦτα όρθως, μέγα μέρος ἐπίσταται σοσίης. Μιτ ταῦτα 1st die ganze Seelentatigkeit und Wahrnehmungsfahigkeit der Seele im Schlafe, alle von ihr wahrend des Schlafes verrichteten ύπηρεσίαι τοῦ σώματος und τῆς ψυχής, gemeint. Wo und wie kann dies sich anders auswirken als im Traum! Als ein Beispiel hat die im nachsten Kapitel geschilderte Fahigkeit der Seele zu gelten, die παθήματα des Korpers zu erkennen und durch ἐνύπνια vorherzuverkunden

Nach der Theorie, die der Diatetiker vertritt, ist die Seele wahrend des Schlafes nicht nur im Besitz der Wahrnehmungsfahigkeit, sondern auch des Denkvermogens (ἐνθυμεῖται); die regulierende Tatigkeit der Vernunft dauert also fort Die Traume konnen damit kein bedeutungsloses Produkt der Einbildungskraft, der Phantasie, sein Somit ist der Traum, vermittelt durch die "wachende" Seele, in jedem Fall untruglich Dies ist keineswegs ein theoretischer Schluß, der sich nur aus der Reflexion uber Kap. 86 ergibt Auch praktisch lauft es darauf hinaus · Alle die Traume, die in spaterer Zeit als bedeutungslos angesehen wurden 11), als da sind Zerrbilder von fruher Erlebtem, Reproduktionen der in den Speichern unserer Erinnerung gesammelten Eindrucke, Verdauungstraume und all die andern, die durch außere Reize entstehen, weiter solche, die mit Wunschen 12) und Begierden in Zusammenhang stehen, werden hier (vgl. die folgenden Kapitel) gewertet und fur die Diagnose des Korperzustandes verwertet 13).

Gerade die Traume, die durch außere Eindrucke erzeugt werden (Auftreten eines Schalles, Druckeinwirkung des Nachtkleides, des Bettes usw.), die sogenannten Sinnesreiztraume, hatte der Diatetiker als wertlos ansehen mussen. Sie passen auch nicht in sein System, konnen

voluit? (Terenz Andria 971 f)

<sup>11)</sup> Plat, respubl. IX 571 c sqq Artemid. I 7 (H 13) Plin n h X 98, 211. vgl Th Hopfner, a a O II S 80 f \$ 164
12) Beispiel eines Wunschtraumes ist Num ille somniat ea quae vigilans

<sup>13)</sup> Ebenso konsequent, wenn auch mit entgegengesetztem Ergebnis, ist Cicero, d h sein Gewahrsmann in De divin II 62, 127 Entweder sind alle Traume richtig oder, wie er sich entscheidet, alle falsch. Sin pera visa divina sunt, falsa autem et inania humana. quae est ista designandi licentia ut hoc deus, hoc natura fecerit potius quam aut omnia deus, quod negatis aut omnia natura? — Die Ansicht Walter F. Ottos, die Manen 1923 S 71, daß jeder Mensch, auch der primitive, durch uralte Erfahrung damit vertraut sein mußte, daß die Erscheinungen der Traume für die Wirklichkeit des Tageslebens im allgemeinen bedeutungslos sind und keine ernsthafte Beachtung verdienen, weil sie mit den Tatsachen des wachen Daseins nur durch ein luftiges Band verbunden sind, findet in Περὶ διαίτης IV keine Anwendung. In der Hauptsache durfte sie zwar richtig sein (Cic de div II 62, 127 Iam vero quis dicere audeat vera omnia esse somnia? Vgl. II 58, 119). — Infolge der vielen Entdeckungen, die der Diatetiker in der reichen Literatur seiner Zeit machte und kombinierte, verlernte er es, aus seinem gesunden Menschenverstand heraus zu urteilen

also weder auf παθήματα des Korpers noch der Seele des Traumenden zurückgeführt werden, noch sind sie prophetischer Natur. Derartige Traume konnten der Betrachtung damals nicht unbekannt gewesen sein Schon Aristoteles war vollig im Bilde Er beobachtete (Π. της καθ' ὕπνον μαντικ. 1, 465 a), daß im Schlaf auch die kleinen Bewegungen groß zu sein scheinen; dies sehe man an dem, was sich haufig im Schlaf ereigne: ..Man glaubt Blitz und Donner zu vernehmen, wenn nur ein schwacher Ton zu den Ohren dringt, und man meint Honig und sußen Saft zu genießen, wenn ein klein wenig Schleim heruntertraufelt, und ebenso glaubt man durch ein Feuer zu gehen und heiß zu werden, wenn nur eine ganz unbedeutende Erwarmung dieses oder jenes Glieds stattfindet 14)." Wir wissen in heute durch Experimente genau, wie die kleinsten Reize von den Traumvorstellungen bis ins Riesenhafte gesteigert werden Auch spater schrieb man u a. den Jahreszeiten, der Lage des Schlafenden einen Einfluß auf das Traumen zu 15). Die eigene Initiative, der Trieb, selbstandig zu beobachten und Untersuchungen anzustellen, scheint dem Diatetiker abgegangen zu sein

Nach jenen Gedanken in Περί διαίτης IV 86 also werden die Traume, da sie eine Spiegelung des intensiven Seelenlebens wahrend des Schlafes sind, erst dadurch moglich gemacht, daß die Seelenteilchen ihre Verbundenheit mit den Sinnesorganen, dem Korper losen, die Seele also die Herrschaft über ihre ganze Substanz erhalt. In wie großem Abstand diese Theorie zu den Ansichten anderer steht, nach denen sich gewohnlich neben dem Korper auch die Seele in einem Zustand der Er-

starrung befindet, werden wir weiter unten sehen

Solche Ausfuhrungen stammen sicher nicht von dem Verfasser von Περὶ διαίτης selbst, sondern entsprechen einer zu der damaligen Zeit vorgetragenen Ansicht, die auf die Seelentatigkeit im Schlafe im Gegensatz zu der im Wachen hinwies und das Traumen aus dem besonderen Wesen der Seele in jenem Zustand erklarte. Doch ist damit zu rechnen, daß jener sie umbildete, um sie für seine Zwecke nutzbar zu machen

Im nachsten Kapitel (π δ. IV 87) werden die Traume in zwei Gat tungen geschieden die θετα ἐνύπνια und die, in denen die Seele die παθήματα des Korpers vorherverkundigt. Die Moglichkeit der Existenz dieser sich aus dem Zustand des Körpers ergebenden Traume erklart das vorhergehende Kapitel· Die Seele bleibt wahrend des Schlafes wach und "sieht" 16) dank ihrer Wahrnehmungsfahigkeit die Leiden des Körpers, was im Traum zum Ausdruck kommt.

<sup>14)</sup> Von der Beobachtung, daß oft Sinneseindrucke zu Traumen verarbeitet werden, scheidet er in Περὶ ἐνυπνίων eine andere Erscheinung Im Schlaf machen wir zwar in der Regel keine sinnliche Wahrnehmung; manche nehmen aber bis zu einem gewissen Grade Schall, Licht, Geschmack und Betastung wahr, freilich nur schwach und gleichsam von ferne, wie z B Lampenlicht, Krahen der Hähne und Hundegebell, was aber dann kein Traumen sei

<sup>15)</sup> Buchsenschutz a. a O S 38.

<sup>16)</sup> Vgl. Περὶ διαίτης III 71 (VI 610 L) δαοΐα γάρ τινα πάσχει τὸ σῶμα, τοιαῦτα δρῆ ἡ ψυχὴ αρυπτομένης τῆς ὄψιος.

Damit ist aber nur ein kleiner Bruchteil des Seelenlebens im Schlafe, wie es in Kap. 86 geschildert wird, erklart. Das darüber Gesagte kann sich nicht nur auf die Feststellung des korperlichen Zustandes beziehen. sondern muß viel weiter gefaßt werden. Durch ihre Kraft wird die Seele in diesem Zustand der Vollkommenheit über das Korperliche hinausgehoben. Die Frage liegt nahe, ob diese Theorie auf eine prophetische Kraft der Seele deutet, d. h in ihrer ursprunglichen Form, denn hier ist dies verwischt. Es werden zwai nachher θεῖα ἐνόπνια erwähnt, aber ein Uebergang zu ihnen ist nicht ohne weiteres zu finden. Der Verfasser sagt nicht, wie sie zu erklaren sind, noch ob sie mit der geschilderten Tatigkeit der Seele wahrend des Schlafes in Beziehung stehen. Wir mussen uns bewußt sein, daß es unsere eigene Denkleistung bleibt, wenn wir die innere Verbindung zwischen beiden Kapiteln herzustellen suchen und den Gedanken erganzen, daß die Seele, wahrend der Korper schlaft, dank ihrer nun ungehemmten Kraftentfaltung sich von der Bindung an Raum und Zeit frei macht und mit der Welt des θείον in Beruhrung kommt.

Schon allein die Quellenverhaltnisse des 1. Buches berechtigen zu der Frage Liegt überhaupt eine glatte Verbindung dieser beiden Kapitel vor? Sind die zwei Traumgattungen für den Diatetiker durch die Ausführungen in Kapitel 86 bedingt? Er sagt übrigens selbst, daß beide ihm aus den Buchern der Traumdeuter bekannt sind, und denen waren

sicher Reflexionen über ihren Ursprung fremd.

Dadurch, daß man dieses erste Kapitel (II. & IV 86) inhaltlich wiedergibt, ist also nicht viel gewonnen. Wenn der innere Zusammenhang gestort ist oder wenigstens uns unklar erscheint, konnen wir nur dadurch weiterkommen, daß wir den Ideengehalt genauer untersuchen, indem wir seinen Ursprung oder zum mindesten seine Beziehungen zu entsprechenden Ansichten ermitteln

#### 2. Erklärungen des Schlafes und Traumes im Altertum.

Eine solche Zusammenfassung ergab sich als notwendig für die Untersuchungen über den Ursprung der Anschauungen in Περὶ διαίτης 86 Sie ist vorauszuschicken, da sie ausführlicher gehalten werden muß—die letzte Behandlung liegt über 60 Jahre zuruck— und daher sonst der Zusammenhang unserer Untersuchung durch die Darstellung der einzelnen Theorien gestort wurde. Um zugleich einen geschichtlichen Ueberblick zu gewinnen, sollen mitunter auch nebensachliche Autoren aufgeführt werden <sup>17</sup>).

<sup>17)</sup> Im ubrigen sei auf Buchsenschutz a. O verwiesen Nicht zu erhalten war Samuel Hart Newhall, quid de somnis censuerint quoque modo eis usi sint antiqui quaeritur, Thèse Harvard Univ (eine Analyse findet sich in den Harv stud. in class philol. 24, 1913 S 163 f) dem hellenischen Traumglauben scheint aber nur wenig Rechnung getragen worden zu sein Den alten

Es ist verhaltnismaßig wenig nutzbringend, die Schlaferklarungen der Vorsokratiker zur Erlauterung heranzuziehen und gar Gruppierungen herstellen zu wollen, weil jene meist nur in kurzen, oft sehr unklaren doxographischen Satzen überliefert und doch vollstandig aus einem philosophischen System herausgewachsen sind, so daß eine davon getrennte Vergleichung der einzelnen Theorien ein gefahrliches Unternehmen ware

Denken wir nur an Parmenides, fur den der Schlaf eine refrigeratio bedeutete <sup>18</sup>). Dies ist ein zwingender Schluß seiner Lehre, daß das Denken von der Mischungsart des Warmen und Kalten abhangig ist, daß Schärfe des Denkens, das gute Gedachtnis von dem Uebergewicht der Warme, als dem gottlichen Element, herruhren, das Gegenteil von dem der Kälte, als dem irdischen Prinzip; und in diesem Fall wird je nach dessen Starke das andere Element eingeschrankt und damit eine gewisse Erstarrung hervorgerufen, die für den Schlafzustand charakteristisch sein muß und gemaß seiner Lehre von der Einheitssubstanz sich auf Korper und Seele ausdehnt.

Schon hier last sich durch einen Vergleich dieser Anschauungen mit unserem Kap. 86 die Haltung des Diatetikers in eigenartiger Weise illustrieren In I Kap. 55 f ist die von einem Physiker, wohl Archelaos, übernommene Lehre enthalten, das Vernunft und Unvernunft der Seele der σύγκρασις von Feuer und Wasser unterworfen ist (p. 512 L)· πυρός τὸ ὑγρότατον καὶ ὕδατος τὸ ξηρότατον κρᾶσιν λαβόντα ἐν τῷ σώματι φρονιμώτατον... ἐκ τούτων δὲ ἡ ψυχὴ συγκρηθεῖσα φρονιμωτάτη καὶ μνημονικωτάτη εἰ δὲ τινι ἐπαγωγῆ χρεομένη τούτων ὁκοτερινοῦν αὐξηθείη ἡ μαραίνοι, ἀφρονέστατον ἀν γένοιτο, διότι οὕτως ἔχοντα αὐταρκέστατα. Der Unterschied gegenüber Parmenides ist darin zu sehen, daß in Kap. 86 das Merkmal des Schlafes durchaus nicht eine Veranderung der Qualitat der Seele und damit eine Verringerung ihrer Kraft ist.

Entsprechend den Gedanken in Περὶ διαίτης IV 86 mussen wir die Philosophen in Betracht ziehen, die bei der Charakterisierung des Schlafes das Schwergewicht auf das Seelenleben und die Wahrnehmungsfähigkeit wahrend desselben legten Deshalb durfte aus der Lehre jener naturwissenschaftlich orientierten Philosophen und Mediziner des 6. und 5 Jahrh, Alkmaion, Empedokles, Diogenes von Apollonia, der Hippokratiker, wenig zu gewinnen sein, die, zum Teil bedingt durch ihre Elementenlehre, das Eigentumliche des Schlafzustandes in rein physiologischen Veranderungen sahen, ohne die seelischen Vorgange einer besonderen Betrachtung zu würdigen

Empedokles hielt an der refrigeratio fest der Schlaf wird dadurch verursacht, daß das feurige Element sich zeitweilig, aber nicht vollig,

Volksglauben, wie er sich bei Homer und anderen Dichtern offenbart, übergeheich Fur Homer verweise ich auf G Finsler, Homer 1918 I u. II (s Index Traum, -bild usw.), Hey a. a O. S. 10 ff. H Guntert, Kalypso 1919 S. 77 f. 78 A. 2; W F. Otto a a O. S. 7 ff.; 12 A. 1; 13; 72; Ernst Bickel, Homerischer Seelenglaube, Schrift. d Konigsb. Gel Ges I, Geisteswiss Kl 1925, Heft 7

<sup>18)</sup> Tert. de an. 43, Oehler II 624 Empedocles et Parmenides refrigerationem (sc. somnum affirmant).

absondert, wahrend dies im Tod endgultig und vollstandig geschieht <sup>18</sup>) Seine Stellung zur Traumweissagung, wie überhaupt zur Mantik. ist nicht faßbar, und ein Ruckschluß von seiner Theologie aus ist bei der Unklarheit derselben <sup>20</sup>) unangebracht.

Sicher von ihm beeinflußt 21) lehrt der pseudo-hippokiatische Verfasser von Περί φυσῶν (Καρ. 14 CMG I 1 p 100 Heiberg). Όταν γὰρ ἐπέλθη τῷ σώματι (se ὁ ὕπνος), τὸ αἴμα ψύχεται φύσει γὰρ ὁ ὑπνος πέφυκεν

ψύχειν · ψυχθέντι δὲ τῷ αἵματι νωθρότεραι γίνονται αι διέξοδοι . .

Îm Gegensatz dazu wird von anderen die Eiwarmung im Innern des schlafenden Korpeis betont. So sagt der Verfassei der hippokratischen Schrift Ἐπιδημιών VI 4, 12 (V 510 L). ἐμφανέως ἐγρηγορὸς θερμότερος τὰ ἔξω, τὰ έσω δὲ ψυχρότερος, καθεύδων τοὐναντία. Dies eiklart sich, wie er an anderer Stelle (5, 15 V 520 L) sagt, daduich daß τὸ αἴμα ἐν ὕπνω εἴσω μᾶλλον φεύγει.

Aehnlich lautet die Ansicht des Diogenes von Apollonia wenn er auch in der Luft ein mitwirkendes Element sieht. ): ἐὰν ἐπ. πᾶν τὸ αῖμα διαχεόμενον πληρώση μὲν τὰς φλέβας, τὸν δὲ ἐν αῦταῖς περιχεόμενον θέρα ὤσι, εἰς τὰ στέρνα καὶ τὴν ὑποκειμένην γαστέρα, ὕπνον γίγνεσθαι καὶ θερμότερον ὑπάρχειν τὸν θώρακα · ἐὰν δὲ ἄπαν τὸ ἀερῶδες ἐκ τῶν φλεβῶν ἐκλίπη, θάνατον συντυγχάνειν. Schon Alkmaion 23) hatte den Schlaf auf die Anfullung der Blutgefaße, das Erwachen auf die Entleerung derselben zuruckgefuhrt

Zum Vergleich sollen die Gedanken des Alistoteles über die Volgange im Korper beim Einschlafen aus seiner Abhandlung Περί ΰπνου καὶ ἐγρηγορήσεως 5 456 a ff. mitgeteilt werden Der Schlaf entsteht ἐκ τῆς περὶ τὴν τροφὴν ἀναθυμιάσεως, aus der mit der Nahrungsaufnahme zusammenhangenden Ausdunstung, hat also seinen Ursprung in dem Verdauungsprozeß, stellt sich auch in der Hauptsache nach der Nahrungsaufnahme <sup>24</sup>), aber auch nach Anstrengungen <sup>25</sup>) ein. Der Volgang <sup>26</sup>) im einzelnen ist folgender Da die Walme im Korper ganz naturlich nach oben drangt, reißt sie die aus den Spei

20) W Nestle, dei Dualismus des Empedokles, Philologus 65, 1906 533 ff W Nestle bei Zellei, die Philosophie der Griechen I 26 S 1016 A 2

22) 51 A 29, vgl F. Willerding a a O S 38f

24) διὸ μάλιστα γίνονται υπνοι ἀπὸ τῆς τροφῆς (3 456 b 24). Der Grund

ist πολλή γὰρ ή ἀπὸ τῶν σιτίων ἀναθυμίασις (3 456 b 34)

<sup>19)</sup> Frgm 21 A 85 (Aet V 24, 2, D 435) τον μεν ϋπνον καταψύξει τοῦ εν τῷ αἴματι θερμοῦ συμμέτρῳ γίνεσθαι, τῆ δὲ παντελεῖ θάνατον ὔπνον δὲ γίνεσθαι διαχωρισμῷ τοῦ πυρώδους.

<sup>21)</sup> Zur Abhangigkeit des Autors von Empedokles F Willeiding Studia Hippocratica, Diss Gott 1914 S 33 ff , 37 ff.

<sup>23)</sup> Aet. Plac V 24, 1 (D. 435) 'Αλκμαίων ἀναχωρήσει τοῦ αἴματος εἰς τὰς αίμόρρους φλέβας ὅπνον γίνεσθαί φησι, τὴν δὲ ἐξέγερσιν διάχυσιν

<sup>25)</sup> Ebenso bei gewissen Krankheiten, die durch einen Ueberfluß von Feuchtem und Warmem entstehen So erklart sich aus dem Nachobendungen aller Nahrung das viele Schlafen der kleinen Kinder (3 457 a 1)

<sup>26)</sup> Vgl Aet Plac. V 25, 1 (D 436 f.) 'Αριστοτέλης κοινὸν μὲν τὸν ὕπνον σώματος καὶ ψυχῆς, αἴτιον δ'αὐτοῦ τὸ ἀναθυμιαθὲν ὑγρὸν ἀπὸ τοῦ θώρακος εἰς τοὺς περὶ τὴν κεφαλην τόπους ἐκ τῆς ὑποκειμένης τροφῆς ἢ τὸ ἐν τῆ καρδία καταψυχθὲν θερμόν.

sen sich entwickelnde Ausdunstung, τὸ ὑγρόν oder τὸ σωματῶδες, durch die Adern mit hinauf, wo diese zum Stillstand kommt, ein Gefühl der Schwere erzeugt und so eine einschlafernde Wirkung ausübt Der Schlaf tritt ein, wenn sie nun wieder, im Gehirn, dem kaltesten Teil des Korpers, abgekühlt und konzentriert, nach unten sinkt und die Warme zuruckdrängt <sup>27</sup>). Der Schlaf bedeutet damit eine innere Konzentration der Wärme ὁ ὕπνος ἐστὶ σύνοδός τις τοῦ θερμοῦ εἴσω καὶ ἀντιπερίστατος φυσικὴ διὰ τὴν εἰρημένην αἰτίαν (3. 457 b 1). Die Folge ist, daß die oberen und äußeren Teile abgekühlt, die inneren und unteren aber warm sind Das Erwachen tritt ein, sobald der Verdauungsprozeß seinen Abschluß gefunden hat, die eng zusammengedrangte Warmemenge über das Ümgebende Herr geworden ist und sich das σωματοδέστερον oder θολερώτερον αἴμα vom καθαρώτατον geschieden hat, das eine nach unten, das andere nach oben, was eine Losung der von der Nahrung herrührenden Schwere bedeutet <sup>28</sup>).

Am ehesten reimt sich noch mit der Anschauung des Diatetikers von der erhöhten Tatigkeit der Seele wahrend des Schlafes die des wohl der knidischen Aerzteschule nahestehenden Verfassers von Περὶ ἑβδομάδων zusammen, daß die Seele im Schlafe warmer werde als im wachen Zustande <sup>29</sup>). Soviel kann uns der Abstand von den erwahnten Erklarungen lehren, daß der Urheber dieser in Περὶ διαίτης IV 86 zugrunde liegenden Theorie nicht in naturwissenschaftlich-medizinischen Kreisen zu suchen ist.

chen ist.

Fur die folgenden Philosophen sind wir über ihre Stellungnahme zu den seelischen Vorgängen wahrend des Schlafes besser unterrichtet, nicht zum wenigsten deshalb, weil jetzt deren Betrachtung im allgemeinen weit mehr in Vordergrund tritt, um freilich erst bei Platon das Stoffliche zur Nebensache herabdrucken zu lassen

Eine ausfuhrliche Besprechung der Anschauungen des Herakleitos erubrigt sich, da die diesbezuglichen Fragmente in letzter Zeit eine eingehende Beachtung fanden 30). Der naheliegende Gedanke, daß die Ansicht von der ψυχὴ κινευμένη in Kap. 86 eine Anknupfung an seine Lehre zuläßt, soll erst spater aufgenommen werden.

Schlafen und Wachen ergibt sich aus der wechselnden Verteilung von Feuer und Wasser. Ist auch der vermutlich von Ainesidemos stammende

28) ἐγείρονται ἀπολυθέντα τοῦ ἐχ τῆς τροφῆς βάρους (3 458 b 24).

 $<sup>^{27)}</sup>$  ὅταν (sc τὸ ὑγρὸν) δὲ ῥέψη κάτω καὶ ἀντιστρέψαν ἀπώση τὸ θερμόν, τότε γίγνεται ὁ ὕπνος καὶ τὸ ζῷον καθεύδει (3  $456~\mathrm{b}$  26)

<sup>29)</sup> Calefit enim dormiens anima magis quam vigilans.. exsurgens anima infrigdaverit b W. H. Roscher, die hippokr. Schrift von der Siebenzahl in ihrer vierfachen Ueberlief, Stud z Gesch. und Kultur des Altert. 1913 Bd V. Heft 3/4 S 67.

<sup>30)</sup> C. Ritter, Kleinigkeiten zu Thales, Herakleitos, Gorgias, Philologus 73, 1914 S. 239, John Burnet, die Anfange der griech. Philosophie 1913. 2. Ausgabe (ubers. v. Else Schenkl) S. 137 ff., Zeller-Nestle a. a O. I 2, 1920 S 866 ff , 866, Béla Révész, Gesch. des Seelenbegriffes und der Seelenlokalisation 1917 S. 16; L. Binswanger, Wandlungen in der Auffassung und Deutung des Traumes 1928 S. 7, 10 ff, Karl Reinhardt, Parmenides und die Gesch. der griech Philos. 1916 S. 216 A. 1, ders., Poseidonios S. 437 f, ders., Kosmos und Sympathie S 194 ff. (zu Sext Emp adv math. VII 127 ff).

Bericht bei Sextus Empiricus adv. math. VII 129 (D. 12 A 60) mit Vorsicht zu benutzen, soviel konnen wir mit Burnet entnehmen, daß nach Ansicht des Herakleitos "der Schlaf vom Ueberhandnehmen der feuchten, dunklen Ausdunstungen aus dem Wasser im Korper erzeugt werde, welche das Feuer schwach zu brennen notigen." Während des Schlafes entbehrt demnach der Mensch der μνημονική und λογική δύναμις; er ist von dem ποινός λόγος abgeschnitten und wird erst wieder beim Erwachen ἔμφρων. Daß der Philosoph den Traum fur ein subjektives Trugbild hielt, ist deutlich aus seinen Fragmenten erkennbar: 'Ο Ἡράκλειτός φησι τοῖς ἐγρηγορόσιν ἕνα καὶ κοινὸν κόσμον εἴναι, τῶν δὲ κοιμωμένων εκαστον εἰς τοιον ἀναστρέφεσθαι (frgm. 12 B 89). Erganzt wird dies durch frgm 12 B 75. οὐ δεῖ ώσπερ καθεύδοντας ποιεῖν καὶ λέγειν· καὶ γὰρ τότε δοχούμεν ποιείν καὶ λέγειν. Der Schlafende ist auf seine ίδία φρόνησις angewiesen und diese ist gleichbedeutend mit ĉόξα 31) Die Traume stammen aus der "eigenen" Welt, einer abgerissenen und sinnlosen.

Das schließt nicht aus, daß Herakleitos wahre Traume übersinnlicher Natur angenommen hat. Hier sind wir im wesentlichen auf die Beurteilung einer Nachricht im Kommentar des Chalcidius zum platonischen Timaios angewiesen (CCLI, Wrobel 284, D 12 A 20) Ĥeraclitus vero consentientibus Stoicis rationem nostram cum dipina ratione conectit regente ac moderante mundana: propter inseparabilem comitatum consciam decreti rationabilis factam quiescentibus animis ope sensuum futura denuntiare, ex quo fieri, ut adpareant imagines ignotorum locorum simulacraque hominum tam viventium quam mortuorum Idemque adserit divinationis usum et praemoneri meritos instruentibus divinis potestatibus. Ich bin der Ansicht, daß man mit Recht für die Glaubwurdigkeit 32) dieser Stelle eintreten und, wenn sie auch stoische Farbung zeigt, daraus schließen darf, daß Herakleitos in irgend einer Weise ausgesprochen hat, die Seele konne infolge ihrer Gottverwandtschaft die Zukunft ahnen 33). Unvereinbar mit seinen religiosen Anschauungen ist diese Annahme nicht. Mag er als Urprinzip alles Schaffens eine gottliche Weltsubstanz eingesetzt, mag er mit bitterem Spott von den Formen des Kultes und religiosen Gebrauchen des Volkes geredet haben (frgm. 12 B 5 und 12 B 128), so braucht man hier doch nicht einen Versuch zu sehen, die hergebrachte Religion umzusturzen, und man hat dafur nicht wenige Grunde 34) Auch dem Orakelglauben scheint er treu geblieben zu sein 35)

<sup>31)</sup> Aehnliche Gedanken finden wir bei Platon (Erw. Wolff, Platos Apo-

logie S 73 f)
32) H Diels vermutet, daß sie aus Poseidonios' Timaioskommentar stammt, K. Reinhardt, Kosm und Symp S. 401 (zu S 257) erklart diese Theorie als Lehre des Poseidonios

<sup>33)</sup> Zeller-Nestle a. a O I 2 S 915 A. 5 Friedr Jager, de orac. quid vet. philos iudicaverint, Diss Munch 1910, Otto Gilbert, Griech Religionsphilosophie 1911 S. 66

<sup>34)</sup> Zeller-Nestle a. a. O I 2 S 915 ff Gilbert a a O S 63 ff Martin P Nilsson, s Lehrb d Religionsgesch, hrsg v Alfr Bertholet und Edw. Lehmann, 1925 II S. 394 f
35) Frgm. 12 B 92 93. vgl. Fr. Jager a a O S. 9 f

Anaxagotas, der wie vielleicht schon Xenophanes, in der korperlichen Ermudung den Entstehungsgrund des Schlafes sah, hat die bedeutsame Feststellung gemacht, daß der Schlaf nur den Korper angehe <sup>36</sup>), was einer bewußten Trennung von Korper und Seele gleichkommt. Welche Rolle er den Traumen beilegte, ist dataus nicht zu erschließen. Doch muß in diesem Zusammenhang erwahnt werden, daß er geneigt war, scheinbare Vorzeichen von naturlichen Ursachen abzuleiten <sup>37</sup>)

Als besondere Gruppe sind die Vertreter der atomistischen Weltanschauung zusammenzunehmen Wenn ihr Schopfer, Demokritos, im folgenden nicht immer in den Vordergrund tritt, so liegt es an dei mangelhaften Ueberlieferung Zusammenhangend dargestellt ist die atomistische Erklarung des Schlafes nur bei Lucretius erhalten (IV 907 ff.)

Der Korper erleidet von dem ihn umgebenden Luftstrom außen und durch das Atmen auch innen Erschutterungen. Da diese Stoße durch die kleinen Poren corporis ad primas partis elementaque prima dringen, tritt ein allgemeiner Zerfall ein, die Lage der principia, der Urelemente, im Korper und in der Seele kommt in Unordnung Der Schlaf entsteht nun dadurch, daß die im Korper verteilte vis animae nach außen getrieben, teilweise auch nach innen zusammengedrangt wird, die Glieder erschlaffen <sup>58</sup>) und die Seele ist, der Empfindung beraubt, in einem Zustande der Verwirrung Auf die Mahlzeit hin tritt der Schlaf unter denselben Bedingungen ein: denn die in den Adern verteilte Speise hat die gleiche Wirkung wie die Luft

Diese Gedanken entsprachen ohne Zweisel der Lehre des Demokritos Tertullianus berichtet, er habe die Ursache des Schlases in der indigentia spiritus gesehen (de anima 46. DV 55 A 156), und hat damit den Hauptpunkt von dessen Theorie herausgehoben, wie uns des Aristoteles Bericht über die Atemlehre des Demokritos 30) zeigt. Die feurige Substanz der Seele, die aus runden Atomen besteht 40), kann durch die umgebende Lust herausgedrückt werden (ἐκθλίβεσθαι). Verhindert wird dies durch das Atmen Denn die mit der Lust eindringenden runden Atome erganzen die Substanz der Seele und halten den Drück der Lust von derselben ab. Wird aber ein Drück auf die Seele möglich gemacht und kann das verminderte Atmen sie nicht mehr vollig schutzen und

<sup>36)</sup> Aet Plac V 25, 2 (D V 46 A 103) 'A κατὰ κόπον τῆς σωματικῆς ἐνεργείας γίνεσθα: τὸν ὕπνον· σωματικὸν γὰρ εἶναι τὸ πάθος, οὐ ψυχικόν· εἶναι δὲ καὶ ψυχῆς θάνατον τὸν διαχωρισμόν. Vgl Zellei-Nestle a. a O I 2 S 1247 A. 5 Tert de an 43 Ochl II 624 Anaxagoras cum Xenophane defetiscentiam (sc. somnum affirmat)

<sup>37)</sup> W. Nestle uber Anaxagoras' Verhaltnıs zur Religion bei Zellei a a O I 2 S 1255 ff. A. Bouché-Leclercq Hist de la divin dans l'antiqu I 1879 S 37 f.. Nilsson a a. O S 401

<sup>38)</sup> Voraussetzen muß man hier die von Demokrit vorgetragene Lehie (W Windelband, Gesch. d ant Philos <sup>3</sup> S 128 A 3), daß sich die Empfindlichkeit und Bewegungsfahigkeit des ganzen Korpers aus dei Zerstreuung des Seelischen über denselben erklart

<sup>39)</sup> De respir 4 471 b

<sup>40)</sup> Vgl die in Anm 39 genannte Stelle, weitere Testimonia und neuere Ansichten sind angeführt bei Zeller-Nestle a a O S 1115 A. 2

eisetzen"), so muß der Zustand eintieten, den Lucretius schildert, eine teilweise ἔχθλιψις des Seelenstoffes und damit der Schlaf: hat aber diesei Druck das Uebergewicht und ist überhaupt nichts mehr da, ihn aufzuhalten, so erfolgt der Tod '') Wenn Demokritos sagen kann daß im Ein- und Ausatmen dei Grund für Leben und Steiben liege ''), so gilt dies, wie wii folgern durfen, auch für den dazwischen sich befindenden Zustand, das Schlafen '). Dementsprechend soll Epikuros die deminutio spiritus animalis hervorgehoben haben (Tert de an 45, Oehl. II 624)

Das Traumvermogen der Seele leitete Demokritos nicht von einer inneren Kraft der Seele, sondern von außeren Einflussen, dem Eindringen von Bildern, ἀπορροαί der verschiedensten Dinge, in die Poren ab. die auf die δ άνοια, das Vorstellungsvermogen, einwirken Δημόπριτος τους δνείρους γίνεσθαι κατά τὰς τῶν εἰδώλων παραστάσεις<sup>13</sup>). Formuliert findet sich dieser Gegensatz bei Cicero de divin. II 58, 120: Utrum igitur censemus dormientium animos per sese ipsos in somniando modern an. ut Democritus censet, externa et adventicia visione pulsari 46)?

Epikuros folgte dieser naturwissenschaftlichen Erklarung der Traume <sup>47</sup>) Erganzend tritt die Theorie des Lucretius hinzu (IV <sup>755</sup> ff) <sup>48</sup>). Im Schlafe reizen dieselben Bilder wie im Wachen, ausgesandt von den Oberflachen der Dinge, die Seele, die ihre Kraft behalt Aber da die ganze Tatigkeit der Sinne aufhort, konnen sie nicht mehr falsum veris convincere rebus; auch das Gedachtnis versagt. So eiklart sich, daß die Seele durch die simulacra getäuscht wird.

- 4f) Vgl. figm 54 A 34 des Leukippos (Aet V 25, 3, D 437, ποτέρου ἐστὶν ὅπνος καὶ θάνατος, ψυχῆς ἢ σώματος;) Λ ὅπνον σώματος γίνεσθαι ἀποκρίσει τοῦ λεπτομεροῦς πλείονι τῆς εἰσκρίσεως τοῦ ψυχινοῦ θερμοῦ· ⟨ῆt⟩ (vgl Nachti. z Fragm d Vors 1922 S VIII) τὸν πλεονασμὸν αἴτιον θανάτου· ταῦτα δὲ εἶναι πάθη σώματος, οὸ ψυχῆς (z den letzten Worten Zeller-Nestle a a O I 1119 A 1)
- 42) De respir 4 472 a ὅταν γὰρ κρατῆ τὸ περιέχον συνθλίβον καὶ μηκέτι θύραθεν εἰσιὸν δύνηται ἀνείργειν, μὴ δυναμένου ἀναπνεῖν, τότε συμβαίνειν τὸν θάνατον τοῖς ζώρις· εῖναι γὰρ τὸν θάνατον τὴν τῶν τοιούτων σχημάτων ἐκ τοῦ σώματος ἔξοδον ἐκ τῆς τοῦ περιέχοντος ἐκθλίψεως.

43) De respir. 4 472 a εν τῷ ἀναπνεῖν καὶ ἐκπνεῖν εῖναι τὸ ζῆν καὶ ἀποθνήσκειν

- 44) Der springende Punkt ist Was ist letzten Endes der Grund diesei Ab nahme der Atemtatigkeit? Doch ist es unsichei, ob Demokritos die tiefere Ursache des Schlafes genannt hat, zumal er. wie Aristoteles vermißt, nichts sagt περὶ τῆς ἀρχῆς τοῦ ἀναπνεῖν τί τὸ αἴτιον (de respir. 4 472 a) und auch nicht den Grund nennt διὰ τί ποτε πᾶσι μὲν ἀναγκαῖον ἀποθανεῖν (ebendas)
  - 45) Aet V 2,1 (D 416) Wentere Testimonia 55 A 77, 136, 137

46) Die Stelle wurde besprochen von K Reinhardt, Kosmos und Sympathie 1926 S. 259 f, vgl S 256 ff Vgl de divin. II 61. 126 II 67, 137—139

47) Usener, Epicurea 1887, frgm 326 f 48) Vgl IV 31 ff, 431 ff, 962 ff Zu beachten ist die eindrucksvolle Kritik an der demokritschen Traumtheorie bei Cic de div II 67 In der Bewertung der Traume nahmen die Epikureer eine andere Stellung ein. Zweifellos bedingt durch ihre Theologie haben sie jede Vorbedeutung derselben geleugnet und sich dadurch in Gegensatz zu Demokritos gestellt. Ob man auch für seine Haltung die religiösen Anschauungen verantwortlich machen darf, ist nicht so einfach zu beantworten. Die Vorbedingung für den Glauben an gottgesandte Traume ist in seiner Lehre durchaus gegeben Er hat die Verbindung mit dem Volksglauben nicht gelost <sup>49</sup>), ohne dabei mit seinem System zu brechen, und dessen Gotter beibehalten; ebensowenig hat er ihre Wirkungskraft bezweifelt, mag man auch im einzelnen darüber streiten, wie er sich diese göttlichen Wesen gedacht hat <sup>50</sup>). Fest steht ferner, daß es für ihn eine praesensio rerum futurarum gab <sup>51</sup>) 55 A 158; Cic. de div. I 5,5), wobei er an der Lehre von den Bildern festhielt

Hinsichtlich der Beurteilung der von ihm gebilligten weissagenden Kraft der Traume gehen in der neueren Literatur ohne gegenseitige Berücksichtigung zwei verschiedene Ansichten nebeneinander her Die

prophetischen Träume seien fur ihn

1. natürliche Wirkungen naturlicher Ursachen 52);

2. Offenbarung der Gotter 53).

Aeußerlich gesehen scheinen beide Ansichten vollig unvereinbar miteinander zu sein. Ich mochte mich in dieser Frage folgendermaßen entscheiden Die Stelle, die uns schildert, was die εἴδωλα im Traum abspiegeln und wie sich, je nachdem diese beschaffen sind und sich auf ihrem Weg ihr ursprunglicher Charakter erhalt die Zuverlassigkeit oder Nichtigkeit der Traume erklart, steht bei Plutarch, qu. conv. VIII 10.2 (D. 55 A 77). Dazu kommen noch andere Nachrichten, die nur aussagen, daß Demokritos die Ursache des Voraussehens in Bildern und Ausstromungen suchte <sup>54</sup>). Bei Plutarchos werden die Traume, die Verborgenes

49) W Nestle, die Vorsokratiker 1908 S 62 f., O Gilbert a a O S 458 ff, Zeller-Nestle a. a. O. S 1157 ff, Zeller-Nestle, Grundriß d. Gesch d griedi Philos 1928<sup>13</sup> S 83 f

50) Nach Zeller sind sie gebildet aus der "Gesamtheit der durch ihre Schwere sich bewegenden und die Welt bildenden Atome" Gilbert, a. a. O S. 458, nimmt die runden Feueratome, von denen er eine zweite Kategorie der Atome unterscheidet (S 462 f.), als Trager der gottlichen Substanz an 51) Bezuglich des Orakelglaubens mißtraut ohne durchschlagenden Grund

51) Bezuglich des Orakelglaubens mißtraut ohne durchschlagenden Grund Fr Jager a a O S 11 dem Testimonium des Origenes, contr. Cels. VIII 45, vol II p 260, Koetschau 16 sq. und verwirft es, muß aber zugeben "sane demonstrare nequeamus a Democrito oracula esse accepta"

52) Friedlaender-Wissowa, Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms, 1920 III S 166, Zeller-Nestle, Grundriß der Gesch d. griech Philos. 1928 S 84 53) Martin P Nilsson a a O II S. 409 "Demokrit, der die Traumbildei

53) Martin P Nilsson a a O II S. 409 "Demokrit, der die Traumbilder für wirkliche Bilder erklarte, die durch die Poren in den Korper eindringen, mußte auch den Gottern, die sich im Traum offenbarten, eine wirkliche Existenz zugestehen"

54) 55 B 166 (Sext. Emp. adv. math. IX 19 Δ. δὲ εἴδωλά τινά φησιν ἐπιπελάζειν τοῖς ἀνθρώποις καὶ τούτων τὰ μὲν εἴναι ἀγαθοποιά, τὰ δὲ κακοποιά. . . εἶναι δὲ ταῦτα μεγάλα τε καὶ ὑπερφυῆ καὶ δύσφθαρτα μέν, οὐκ ἄφθαρτα δέ, προσημαίνειν τε τὰ μέλλοντα τοῖς ἀνθρώποις θεωρούμενα καὶ φωνὰς ἀφιέντα. Ατίst. divin. p. somn 2. 463 b 31 περὶ δὲ τῶν μὴ τοιαύτας ἐχόντων ἀρχὰς ἐνυπνίων οἴας εἴπομεν, ἀλλ' ὑπερορίας ἢ τοῖς χρόνοις ἢ τοῖς τόποις ἢ τοῖς μεγέθεσιν, ἢ τούτων μὲν μηδέν, μὴ μέντοι γε ἐν αὐτοῖς ἐχόντων τὰς ἀρχὰς τῶν ἰδόντων τὸ

enthullen, ganz naturlich mit der Tatsache in Zusammenhang gebracht, daß nicht nur greifbare Dinge Bilder ausstrahlen, sondern auch das Seelenleben, die Absichten der Menschen. Diese Erklarung der Vorbedeutung gewisser Traume, die sich hieraus ergibt, rechtfertigt die erste der beiden Ansichten. Weiter gibt es aber auch fur Demokritos Ereignisse, die auf göttliche Einwirkung zuruckgehen. Es ist wohl mit Recht anzunehmen, daß nach seiner Ansicht auch solche vorgeahnt werden konnen. Dies waren dann Traume, die durch είδωλα der gottlichen Gedanken erregt werden, also gottlicher Natur sind. Somit wurde auch die zweitgenannte Ansicht bis zu einem gewissen Grad zu Recht bestehen. Dementsprechend war Demokritos kein Gegner der Traumdeutung 55).

Epikuros hatte in seinem System für die Mantik keinen Platz 56): nihil tam irridet Epicurus quam praedictionem rerum futurarum 57) Er verwarf die Vorsehung, ohne mit dem Glauben an Götter zu brechen, leugnete er ihren Einfluß auf das Weltgeschehen. Die Nichtigkeit des Traumes und seine Bedeutungslosigkeit für die Wirklichkeit wurde von ihm und seiner Schule am konsequentesten verfochten, nur Karneades kann sich ihnen in diesem Radikalismus an die Seite stellen. wenn wir von Xenophanes absehen, der nach unserer Kenntnis die Mantik als erster von Grund aus verwarf 58). Im Gnomol. Vatican, Epicur. 24 (P. von der Muhll S 65) heißt es ἐνύπνια οὐα ἔλαγε φύσιν θείαν ούδὲ μαντικὴν δύναμιν, ἀλλὰ γίνεται κατὰ ἔμπτωσιν εἰδώλων. Tertullianus berichtet (de anima 46. Usener n 528 p 225): Vana in totum somnia Epicurus iudicavit, liberans a negotiis divinitatem et dissolvens ordinem rerum et in passivitate omnia spargens ut eventui exposita et fortuita 59)

In sehr feinsinniger Weise kommt diese Ueberzeugung in dem Brief an die Mutter zum Ausdruck, den das Steinmonument des braven Diogenes von Oinoanda in Lykien enthielt 60), doch leider sehr zerstört uberliefert hat. Da die Echtheitsfrage 61) wohl uberhaupt nie befrie-

ἐνύπνιον, εἰ μὴ γίνεται τὸ προορᾶν ἀπὸ συμπτώματος, τοιόνδ' ἄν εἴη μᾶλλον ἢ ὥσπερ λέγει Δημόκριτος εἴδωλα καὶ ἀπορροὰς αἰτιώμενος.

55) Salomon Luria, Studien zui Geschichte dei antiken Traumdeutung, Bulletin de d'Académie des sciences de l'union de republi sovièt, social, 1927. S 1044, S 1051 f. Doch sind seine Ergebnisse, wie auch die Rezension von Latte zeigt (Gnomon V 3, 1929 S 155 ff), mit Vorsicht zu benutzen 56) Fr Jager a a O. S 41 ff, Robert Philippson, Polystratos' Schrift über die grundlose Verachtung der Volksmeinung, N. Jhb 1909, 1, 23 S 489 ff 57) Cic de nat deorum II 65, 162 Die betr Stellen sind gesammelt von Usener, Epicurea 1887 p. 261 sq. frgm 395.

58) Aet V, 1, 1 (D 415), Cic de div. I 3, 5

59) Vgl die andern Stellen ebendort bei Usenei, Epicurea 1887

60) Frgm 62 und 63 William

61) Die Verfassenschaft des Epikuros verfechten Cousin, Bulletin de corresp hellén 1892, tom XVI, Usener, Epikureische Schriften auf Stein, Rhein. Mus IIIL 1892 S 424 ff (seine Begrundung ist sehr fadenscheinig). W. Nestle, Bemeikungen zu Epikuros, Berl. phil Wochenschr 1917 Sp. 1094 Die Autorschaft des Epikuros stellen in Frage H. Diels, Sitz-Ber. d Berl. Akad 1897 Sp 1063 (der Brief ruhre nach Sprache und Inhalt nicht vom Epikur her). J William, Diogenis Oenoand, fragmenta 1907 S. XX ff (seine Beweisfuhrung, Vergleich des Sprachgebrauches des Epik. mit dem des Briefes usw., ist im großen ganzen einleuchtend, wenn auch nicht durchschlagend)

digend gelost weiden kann. muß der Veifasser, in dem man gerne aber ohne brauchbare Grunde zu haben, den jungen Epikuros sehen will, als unbekannt gelten. Er beruhigt darin seine Mutter, die durch Träume um ihn in Sorge geraten ist, indem er sie über deren Ursprung aufklart άπταὶ γὰρ οὖα οῦσαι, διανοηταὶ δέ (sc. φαντασίαι) 62). In wirkungsvoller Form predigt auch der Epikureer Philodemos die Unsinnigkeit der Weissagungen, deren Bestatigung die Schwindelprophe ten selbst nicht zu hoffen wagten, und der Traumorakel, die doch eine entgegengesetzte Erfullung fanden 63)

Um zur Sophistik überzügehen von Protagoras wissen wir nur, daß ei die Verschiedenheit des Wahrnehmungsvorganges beim Wachen und Schlafen betonte: Sext Emp Pyrih hyp. I 216 sqq: φησίν οὖν ὁ ἀνὴρ (sc. Πρωταγόρας) . . τὰς αἰσθήσεις μεταχοσμεῖσθαί τε καὶ ἀλλοιοῦσθαι παρά τε ἡλικίας καὶ πρὸς τὰς άλλας κατασκευὰς τῶν σωμάτων . . καὶ ἢδη παρὰ τὰς ἡλικίας καὶ κατὰ τὸ ὑπνοῦν ἡ ἐγρηγορέναι καὶ καθ' ἕκαστον είδος τῶν διαθέσεων ὁ αὐτὸς λόγος Lassen wir die Frage vorerst offen, ob sich hieraus ein Schluß auf seine Bewertung des Traumlebens ziehen laßt, eine den Willen der Gotter verkundende Mantik kann er so wenig wie die andern Sophisten angenommen haben <sup>62</sup>). Doch die Leugnung einer einheitlichen Weltvernunft schließt für sie ein Kennenlernen der Zukunft nicht aus

Die Traumansicht und Traumdeutungsmethode des Sophisten Antiphon <sup>65</sup>) wurde uns erst in neuester Zeit von S Luria nahegebracht Wenn auch seine Beweisfuhrung manche Mangel aufweist, durfen wir doch folgendem Resultat beistimmen. Antiphon "ging von 2 Thesen aus, die er für wissenschaftlich festbegrundet hielt 1. daß die Traume

<sup>62)</sup> Der Inhalt des Briefes und die Eiganzungsmoglichkeiten sind von William (a a. O S 100 ff) ausführlich behandelt worden — W Nestle, a a O Sp. 1094, vergleicht Plut Brut 37, wo der Epikureer Cassius dem Brutus vor der Schlacht bei Philippi darzulegen sucht, daß das φάσμα nur das Erzeugnis einer Bewegung dei διάνοια ist κινεῖσθαι δ'ἀεὶ πέφυκε· κίνησις δ'αὐτῆ φαντασία τις ἢ νόησις.

<sup>63)</sup> Περί θεῶν Í col 25 ed H Diels, Abh Berl Ak 1915, phil-hist Kl

<sup>64)</sup> Wenn Herodot VIII 77 schreibt χρησμοΐσι δὲ οὐκ ἔχω ἀντιλέγειν ὡς οὕκ εἰσι ἀληθέες, οὐ βουλόμενος ἐναργέως λέγοντας πειρᾶσθαι καταβάλλειν ἐς τοιάδε πρήγματα ἐσβλέψας, hatten wir hiei nach einer These von L. Radermacher (Eurip und die Mantik, Rhein Mus 53, 1898 S 501 f) eine Bezugnahme auf des Protagoras Καταβάλλοντες. das heißt eine Mißbilligung derselben zu erkennen Diese Vermutung erscheint mir sehr fraglich, wenn sie auch ziemlich allgemein gebilligt wird (Fr Jager a a O S 12 f, W. Nestle, Eurip der Dichter der griech Aufklaiung 1901 S 109, 442, 66, Christ-Schmid, Gesch. d. griech Lit I 19126 S. 645), Kallenberg in seinei Herodotausgabe klammerte § 77 ein. — Vgl in diesem Zusammenhang des Euripides Stellung zur Mantik Bouché-Leclercq a a O S 39 ff, F Jager a a. O S. 13 ff.; W. Nestle, Eurip S 108 ff.

<sup>65)</sup> Daß der Traumdeuter und der Sophist ein und dieselbe Person ist, ist eindeutig bewiesen Luria a. a. O S. 461 ff.; Zeller-Nestle a. a O I 26 S 1327 A. o;, W Nestle, Phil. Woch 1929 Sp. 147 f

durch keine übernaturlichen Machte, sondern nur durch bestimmte, in der Natur gegebenen Vorbedingungen auf Grund einer gewissen gesetzmaßigen Interrelation verursacht werden. 2. daß ein ganz gleichartiger Zusammenhang zwischen dem Inhalt des Traumes und der Zukunft des Menschen besteht 66)".

Demgegenuber war Xenophon. ohne sich auf kritische Ueberlegungen einzulassen, dem alten Volksglauben treu geblieben: der Traum ist eines der Mittel, durch die die Gotter den Menschen ihren Willen kundtun 67). Schon Herodotos besaß diese Ansicht 69), wenn er auch an einer Stelle, VII 16 β, den Aitabanos die Vorbedeutung der Traume leugnen laßt mit der Begrundung ihrer ganz naturlichen Entstehung. ἀλλ' οὐδὲ ταῦτά ἐστι, ῷ παῖ. θεῖα. ενύπνια γὰρ τὰ ἐς ἀνθρώπους πεπλανημένα τοιαῦτά ἐστι οἰά σε ἐγὰ διδάξω, έτεσι σεῦ πολλοῖσι πρεσβύτερος ἐών' πεπλανησθαι αῦται μάλιστα εώθασι σῖ οψεις τῶν ὀνειράτων, τά τις ἡμέρης φροντίζει 69).

Ganz fur sich steht Platon Es wundert uns nicht, daß wir im Timaios eine ausführliche naturwissenschaftliche Erklarung des Schlafes und Traumes finden. Diese Schlaftheorie (Tim 45 d. e) lautet kurz zusammengefaßt folgendermaßen. In der Dunkelheit treffen die Feuerstrahlen, die von unserem Auge ausgehen, nicht mehr auf das verwandte Feuer des Tageslichtes, weshalb vom Auge bis zum Sehobjekt kein zusammenhangender Lichtkorper, εν σωμα οίχειωθέν κατά την των όμμάτων εύθυωρίαν, mehr entstehen kann und ein Sehen demnach unmoglich wird Davoi, daß der aus dem Auge hervorbrechende Strahl nicht erloschen und verloren gehen kann, wenn er auf nichts Aehnliches mehr stoßt. schutzen die Lider. Sind sie geschlossen, so wird das Feuer im Korper eingeschlossen und ubt eine auflosende und ausgleichende Wirkung auf die εντὸς κινίσεις aus, was den Zustand des Schlafes herbeifuhrt <sup>70</sup>). Dieser ist, wenn die Beruhigung stark ist, βραχυόνειρος; bleiben aber einige großere κινήσεις zuruck, so entstehen je nach ihrer Zahl und Beschaffenheit und den Stellen, wo sie zuruckblieben, d. h. 71) je nach dem Sinnesorgan, durch das sie verursacht worden sind, Traumbilder der Art, "als wurden jene Bewegungen frisch durch außere Eindrucke erzeugt 72)"

<sup>66)</sup> A a O S 1062 vgl S 459ff 1045ff, 1072

<sup>67)</sup> Xen, Hipparch IX 9 οὐτοι (sc οἱ θεοὶ) δὲ πάντα ἴσασι καὶ προσημαίνουσιν ῷ ἀν ἐθέλωσι καὶ ἐν ἱεροῖς καὶ ἐν οἰωνοῖς καὶ ἐν φήμαις καὶ ἐν ὀνείρασιν. Cyrop VIII 7, 21 ἐννοήσατε δέ, ἔφη, ὅτι ἐγγύτερον μὲν τῶν ἀνθρωπίνων θανάτφ οὐδέν ἐστιν ὕπνου· ἡ δὲ τοῦ ἀνθρώπου ψυχὴ τότε δήπου θειοτάτη καταφαίνεται, καὶ τότε τι τῶν μελλόντων προορᾳ τότε γάρ, ὡς ἔοικε, μάλιστα ἐλευθεροῦται.

<sup>68)</sup> Vgl O Hev a a O S 29 ff, der einige Beispiele zusammenstellt

<sup>69)</sup> Hier von einer Annaherung an den jonischen Rationalismus zu reden, durfte zu gesucht sein, besser sieht man hier mit Hey die naturliche Erklarung der Traume durch den gesunden Menschenverstand

<sup>70)</sup> Sehr durftig ist der doxographische Bericht von Aet Plac V 24 4 (D 436)

<sup>71)</sup> Nach der Interpretation von C Ritter, Platon II 1923 S 461

<sup>72)</sup> Ebend, Platons Dialoge I 1903 S 112.

So werden die Traume 3, aber nur ein Teil derselben, von den im Schlaf fortdauernden Bewegungen hervorgerufen, die im wachen Zustande von den Sinneseindrucken erzeugt wurden. Wenn auch die Leber der Sitz der niederen Seelenkrafte ist, auf die die Vernunft durch Vermittlung dieses Organs einwirken kann (wobei u a auch Traume erregt werden), entstehen dennoch hier die prophetischen Traume μαντεία χρωμένην (sc. τὴν περὶ τὸ ἦπαρ ψυχῆς μοῖραν κατωκισμένην) καθ'ὅπνον, ἐπειδη λόγου καὶ φρονήσεως οὐ μετεῖχε (Tim 71 a—e) 74) Der Grund für diese merkwurdige Tatsache ist: μαντικήν άφροσύνη θεὸς ανθρωπίνη δέδωκεν οὐδεὶς γὰρ ἔννους ἐφάπτεται μαντικῆς ἐνθέου καὶ ἀληθοῦς. So kann also der Mensch nur wahrend des Schlafes und uberhaupt, wenn ihm das klare Bewußtsein fehlt, eine gottliche Offenbarung 75) erhalten, wahrend nach anderen, im nachsten Kapitel zu besprechenden Anschauungen die Seele hierfur in einem besonderen, vom Korper unabhangigen Zustand sein muß, wo sie über alle ihre Kräfte verfügt.

In etwas anderer Weise als im Timaios wird das Traumen im 9. Buch des Staates erklart (571 c ff ). Sinnlose und schamlose Traume entstehen. wenn der vernunftige Seelenteil. τὸ λογιστικόν, schlaft, der tierische und wilde aber. die ψυχή ἄλογος, durch Speise und Trank überladen sich in Erregung befindet Führt man jedoch einen gesunden und vernunftigen Lebenswandel und halt man so den vernunftigen Seelenteil wach, indem man ihn durch geistige Anregung erfrischt und zur Selbstbesinnung gelangt, dann ist, je mehr der unvernunftige, τὸ θυμοειδές und τὸ ἐπιθυμητικόν, ausgeschaltet ist. die Seele zur Erkenntnis des Wahren befahigt <sup>76</sup>).

Den aristotelischen Versuch einer Physiologie und Psychologie des Traumes kennen wir aus seinen Abhandlungen Περὶ ἐνυπνίων und Περὶ τῆς καθ' ὅπνον μαντικῆς τη Wir wollen nur kurz die Frage streifen, welche Art von Seelentatigkeit er für die Erklarung des Traumlebens zugrunde legt.

Das πάθος, das man Traum nennt, gehort weder dem vorstellenden (τοῦ δοξάζοντος) noch dem denkenden (τοῦ διανοουμένου) Vermogen an, aber auch nicht einfach dem sinnlich wahrnehmenden (τοῦ αἰσθανο-

<sup>73)</sup> Vgl Chalcid zu Plat Tim 45 e CCXLIX ff, Wrobel 283 ff 74) Man beachte die eingehende Behandlung von C Ritter, Platon II 1923 S. 460 f Nach Platon erkannte auch Sokrates weissagende Traume an (Vgl Büchsenschutz a. a O S 14 f, C Ritter a a O. I S. 385, 533, II 739 f

<sup>75)</sup> Vgl Phaidr 244 a ff. Epinomis 985 c.
76) W. Reichardt, de Artemidoro Dald, Comment Philol Jen. V 1894 S
114, betont zwischen diesen beiden platon Stellen einen starken Gegensatz, den ich nicht annehmen kann "atque in Phaedro quidem et Timaeo ad insaniam vel deos refert divinationem, in republica somnia ex anima somniantis, ex reliquius cogitationum vel motiuum (cf. Tim. 45 E), non a deo immitti censet. Ich möchte die respublica-Stelle nicht viel anders auffassen die vernunftige Seele kann in diesem unbeschwerten Zustand verbunden mit der Gottheit verborgene Wahrheiten erkennen. sie ist namlich θεΐον und wird auch so benannt.

<sup>77)</sup> Vgl L. Binswanger a. a. O S. 4 f., Sigm. Freud, die Traumdeutung 1911 <sup>2</sup> S 1 f. Samuel Herrlich, Antike Wunderkuren, Wissensch. Beil z. Jahresber des Humboldt-Gymn. zu Berlin 1911 S 19 f

μένου); denn sonst ware es schlechthin ein δρᾶν und ἀκούειν (1. 459 a 8). Der Traum wird nicht durch die αἴσθησις wahrgenommen (1. 458 b 9): ἐν τῷ ὕπνῷ ὑπόκειται μηδὲν ὁρᾶν μηδ' ἀκούειν μηδ' ὅλως αἰσθάνεσθαι (1. 458 b 55). Die Sinnes- und Denktatigkeit hort im Schlafe auf; dagegen dauert die κίνησις τῶν αἰσθημάτων fort und das daraus entstehende φάντασμα ist der Traum (5. 462 a 29). Die dem Schlafenden vorschwebenden εἴδωλα sind also Bewegungen in den Sinneswerkzeugen, die Einbildungen verursachen (5. 462 a 8, 11). Das Traumen gehort so zwar in das Gebiet des αἰσθητικον, aber nur mit Inbegriff des φανταστικόν, des Vorstellungsvermögens (1. 459 a 21) ἐστὶ τὸ ἐνύπνιον φάντασμα μέν τι καὶ ἐν ὅπνῷ (5 462 a 16).

In Περὶ διαίτης IV 86 dagegen dauert die ganze Seelentatigkeit im Schlafe fort Wahrend für Aristoteles die Traume nur κινήσεις φανταστικαὶ ἐν τοῖς αἰσθητηρίοις sind (5 462 a 8 11), sind sie hier ein wirkliches γινώσκειν und ἐνθυμεϊθαι der wachen Seele, wie z. B. sich auf den Korper beziehende Traume ein Sehen seiner παθήματα sind.

Einen übernaturlichen Charakter der Traume erkannte Aristoteles in seinen späteren Jahren nicht mehr an. dagegen setzt er sie in enge Beziehung (II ἐνυπν. 5) zu der Konstitution des Traumenden, dem Lebensalter, korperlichen Vorgängen, dem Verdauungsprozeß, Blutdruck, krankhaften Zustanden u. a Doch leugnet er nicht, daß man währe Traume haben kann <sup>78</sup>). Aber einen gottlichen Ursprung derselben bestreitet er entschieden. Das Zugestandnis eines irrationalen, geheimnisvollen Elementes im Seelenleben weicht dabei einer Erklarung "auf psychophysiologischem Wege aus naturlichen Ursachen <sup>79</sup>)"

Darin steht der altere Aristoteles im Gegensatz zum jungen Denn in seiner Dialogschrift Περὶ φιλοσοφίας (frgm. 10 Rose) leitet er die Wahrtraume anders ab. Er nennt hier zwei Quellen der ἔννοια θεῶν, der "subjektiven Gottesgewißheit δο)": die eine bildet der Anblick der Himmelserscheinungen, die andere erschließt sich ἀπὸ τῶν περὶ τὴν ψυχὴν συμβαινόντων διὰ τοὺς δν τοῖς ὅπνοις γινομένους ταύτης ἐνθουσιασμοὺς καὶ τὰς μαντείας δί), also aus der übernaturlichen, prophetischen Kraft der Seele Im Schlafe lost sie sich von ihrer Bindung an den Korper und nimmt ihre eigene Natur an, wodurch sie die Kraft erhalt, die Žukunft zu schauen Diese theologisch fundierte Ansicht von der Mantik stellt den jungen Aristoteles und seine Schule auf eine Linie mit den eben betrachteten Anschauungen Platons Dagegen sagte ei

<sup>78)</sup> Vgl auch Tertull de an 46 und Adnot. von Oehler II p 692

<sup>79)</sup> L Binswanger a a O S 5 Vgl die Inhaltsangabe der aristot Ausfuhrungen in  $\Pi$ .  $\tau\eta_S$  καθ ὅπνον μαντικ $\eta_S$  uber die bedeutungsvollen Traume bei Buchsenschutz a a O und Zeller a a. O. II 2  $^3$  S  $^3$ 551 W Jaeger. Aristoteles 1923 S  $^3$ 556 A  $^3$ 

<sup>80)</sup> W Jaeger, Aristoteles 1923 S 164 f

<sup>81)</sup> Gilbert (a a. O S 15 f) fuhrt die Hervoihebung dieses psychischen Momentes auf die Orphiker zuruck. Mit großerer Zuverlassigkeit laßt sich ein Zusammenhang mit Platon nachweisen, der in den Gesetzen den Volksglauben aus denselben zwei Quellen herleitet (Vgl W Jaeger a. a O S 165).

sich in der Schrift . Ueber die Traumdeutung mit ihren rein naturwissenschaftlichen Erklarungen hiervon los <sup>52</sup>)

Doch haben Dikaiarchos <sup>55</sup>) und andere Penipatetiker <sup>8'</sup>) den Schritt ihres Meisters zu der Entgottlichung der Mantik, der Zuruckfuhrung eller Traume auf naturliche Ursachen, nicht mitgemacht, sie hielten also an dem Standpunkt Platons fest, wie ihn ahnlich schon die Pythagoreer besaßen <sup>55</sup>).

Indes scheint Straton von Lampsakos, für den es überhaupt keine übernaturlichen, gottlichen Krafte gab, eine Ausnahme gemacht zu haben, wenn wir auch nichts Naheres von ihm, d h seiner Schrift Περι ἐνυπνίων εθ, wissen Auch seine Seelenlehre unterstutzt die Annahme, daß er eine derartige Mantik verwarf Aus diesem Buch stammt vielleicht die von ihm überlieferte Lehre, daß die Seele im Schlaf zu einer großeren Starke der Sinnesempfindung angeregt sei, wobei aber "die regulierende Tatigkeit der Vernunftseele" fehle εξ Στράτων ἀλόγω φύσει τῆς διανοίας ἐν τοῖς ὕπνοις αἰσθητικωτέρας μέν πως γενομένης, παρ' αὐτὸ δὲ τοῦτο τῷ γνωστικῷ (μὴ) κινουμένης (Aet. Plac V 2. 2).

Die Stoiker beobachteten die resolutio sensualis vigoris als das Eigentumliche des Schlafzustandes, wie verschiedene Testimonia bezeugen ss) Damit hangt die Vorstellung Zenons von Kition von der Seele wahrend des Schlafes zusammen. contrahi autem animum Zeno et quasi labi putat atque concidere, et \langle id \rangle ipsum esse dormire ss) (Cic de div II 58, 119, St. Vet frgm. I 150 Arnim)

Bekannt ist, welchen Wert die Stoiker auf die Traummantik 90) leg-

<sup>82)</sup> Vollig von der Hand zu weisen ist, daß Aristoteles an dieser Stelle der Schrift Περί φιλοσοφίας nur in objektiver Darstellung, ohne eigene Stellungnahme, eine Herleitung des Gottesglaubens geben wollte er sucht ja diese mantischen Traume zu erklaien, indem ei sie mit dem besonderen Zustand der Seele wahrend des Schlafes in Beziehung bringt Auch W Jaeger (a. a O S 251, 356) sieht hier eine selbstandige, zu seiner spateren Stellung nahme in Widerspruch stehende Ansicht

<sup>83)</sup> Cic de div II 48, 100, I 3, 6 Aet Plac 5, 1, 4 (D. 416). (Vgl Fi Jager a a O S 29 f

<sup>84)</sup> Aelian Var hist III 11, zui Ansicht des Kratippos Cic de div I 3 5. II 52, 102 ff (Vgl dazu Arthur Stanley Pease, Cic de div lb I II ed, University of Illinois Studies in Language and Literature, vol VI and VIII)

versity of Illinois Studies in Language and Literature, vol VI and VIII)

85) Cic. de div II 58, 119. Act. V 1, 3 (D 415) Vgl Buchsenschutz a a O

S 10 f O Gilbert a. a. O S 143 W Jaeger, Nemesios von Emesa 1914

S 55.

<sup>86)</sup> Diog Laert. V 39, Tert de an 46

<sup>87)</sup> So die Uebersetzung Wellmanns, vgl auch dessen Behandlung der Stelle, Ueber Traume, Archiv für Geschichte der Medizin 16, 1925 S. 70 ff 88) Tert, de an 43, Oehl II 624. Aet. Plac V 24, 4 (D 436) Diog Laert

<sup>88)</sup> Tert. de an 43, Oehl II 624. Aet. Plac V 24, 4 (D 436) Diog Laert VII Ζήνων, 158

<sup>89)</sup> Vgl Plin X 98, 211 est autem somnus nihil aliud quam animi in medium sese recessus.

<sup>90)</sup> St Vet. frgm Arnim II 1196 ff Zur stoischen Mantik Kurt Wachsmuth, Die Ansichten der Stoiker über Mantik und Damon. 1860, Paul Wendland, Die hellenist.-rom. Kultur 1 ihr. Bezieh zu Judent und Christent. 1912 <sup>2</sup> <sup>u</sup> <sup>3</sup>, Handb zum n. Testam. I <sup>2</sup> S. 112. Gruppe, gr. Myth und Relig II S. 1472 bis 1475, J. Rohr, Der okkulte Kraftbegriff im Altert., Philol Sppl-Bd XVII 1, 1923 S. 72. Ad Bonhoffer, Epiktet u. d. N. Testam R.G.V V X S 361 u 362 A. 1, 251

ten. Sie sahen im Traum, ausgehend vom göttlichen Ursprung der

Seele, eine Offenbarung des gottlichen Willens

Gegen ihre Dogmen richten sich die Angriffe des Karneades 11) Was seine Stellungnahme gegen einen prophetischen Charakter des Traumes und seine naturliche Erklarung dieser Erscheinung anlangt, so sind wir auf Ciceros 2. Buch De divinatione angewiesen, worin dieser gestutzt auf eine Schrift des Kleitomachos sich die Theorien des Karneades zu eigen machte 92) Die Beweisführung soll kurz wiedergegeben werden (II 58 ff). An den Anschauungen der Philosophen wird ın scharfer Weise Kritik geubt und nicht nur die gottliche Einwirkung auf die Entstehung der Traume, sondern überhaupt ihre Vorbedeutung geleugnet · Primum ıgıtur ıntellegendum est nultam vim esse divinam effectricem somniorum (II 60, 124). Wurden die Gotter Tiaume senden. so wurden sie es zweifellos um unsertwillen tun. Dabei ware aber der ganze Zweck verfehlt, weil man den Traumen keine Beachtung schenkt, ja sie nicht einmal im Gedachtnis behalt Daß alle Traume wahr sind, ist von vornherein auszuschließen. Ein unverstandlicher Mißstand ware es, gabe es wahre = gottliche und falsche = menschliche Traume, da es keine Unterscheidungsmerkmale gibt Besonders die Dunkelheit der Traumbilder vertrage sich durchaus nicht mit ihrem angeblichen Zweck und der Wurde der Gotter. Voll Unsicherheit sei das Verfahren, von gewissen Traumen auf bestimmte Ereignisse zu schließen. So kommt er zu dem Ergebnis (II 71, 147). Si igitur neque deus est effector somniorum neque naturae societas ulla cum somnus neque observatione inveniri potuit scientia, effectum est ut nihil prorsus somniis tribuendum sit.

Aehnlich bewertete Polybios nur die psychologische Seite des Traumes, die Traumdeutung verwirft er 93) (vgl. X 2, 9). So dachte auch Panaitios, der Stoiker Jedenfalls hatte man über ihn das Urteil, daß ei ın diesem Punkte aus dem Rahmen seiner Schule herausfalle (Cic de div. I 5. 6) Zum mindesten scheint er den Wert der Mantik in Frage gestellt zu haben 84), hat er doch die absolute Abhangigkeit des Menschen von der Vorsehung geleugnet 95) Sein Schuler Poseidonios ist ihni hier nicht gefolgt, wie die Reste seiner Schrift Περί μαντικής, soweit sie noch bei Cicero in De divinatione faßbar ist, hinlanglich beweisen Er knupfte wieder an die Lehre der alten Stoiker an. Nach seiner

<sup>91)</sup> Alb Goedeckemeyer, Die Gesch d griech Skeptizism 1905 S 71 ff. 92) Ueber die Quellenverhaltnisse von De divin II unterrichten B Buchsenschutz a. a. O. S. 30, Fr Jager a. a. O. S. 44 f, D. Heeringa, Quaest. ad Ciceronis de divin libros duos pertinentes, Diss Groningen 1906 (wo man die fruhere Literatur besprochen findet). Ueberweg-Praechter a a. O 1926 12

<sup>93)</sup> C Wunderer, Gleichnisse und Metaph bei Polybios, Polyb Forsch. III

<sup>95)</sup> C winderer, Gielchnisse und Metaph bei Folyblos, Polyb Forsch. III
1909 S 13 47 deis, Polyblos, Lebens- u Weltansch aus dem 2 vordristl
Jahrh 1927 S 20 (hier sind die betr Stellen zitiert)
94) Cic de div I 3, 6 7, 12, II 42, 88 47, 97 (Vgl Komment v Aith Pease
a a O), Cic Acad II 33, 107, Diog L VII 149 usw Vgl Zellei a a O 1880 '
S 567 f Fr Jagei a a O S 45 f
95) H Strache Der Ekklektizism des Antiochus von Askalon Phil Unters
26, 1921 S 22 ff W Nestle, Die Nachsokratiker 1923 S 57

Ansicht gibt es drei Arten von Traumen mit gottlichem Offenbarungscharakter: Sed tribus modis censet deorum adpulsu homines somniare. uno, quod provideat animus ipse per sese, quippe qui deorum cognatione teneatur, altero, quod plenus aer sit immortalium animorum. in ambus tamauam insignitae notae veritatis appareant, tertio, quod ipsi di cum dormientibus conloquantur (Cic de div I 50, 64) 96). Er geht dabei im einzelnen von einer uns aus frgm. X der aristotelischen Schrift Περὶ φιλοσοφίας bekannten Vorstellung des Seelenlebens ım Schlafe als Vorbedingung fur die mantische Kraft der Seele aus, die uns wieder zu unserem ersten Kapitel von II. διαίτης IV zuruckfuhrt

#### Die Herkunft der Anschauungen über das Seelenleben während des Schlafes in Περὶ διαίτης 86 (IV 1).

Der springende Punkt der Theorie in Περί διαίτης 86 ist, daß vom Schlaf nur der Korper betroffen wird, die Seele also keine Einbuße erleidet. Wenn die Sinne ausgeschaltet sind und der Korper leblos geworden ist, erhalt sie eine zweite Art der Erkenntnis, ohne dieselben Einen ahnlichen Gedanken fanden wir bei Anaxagoras, eine Parallele, die sofort auffallt 87). Leider ist die Beruhrung nicht weiter verfolgbar. Ehe wir ein Urteil abgeben konnen, ob diese ganze Theorie in genem Kapitel tatsachlich den Anaxagoras zum Urheber hat, mussen

wir die andern Spuren derselben in Augenschein nehmen

Bezeugt ist die Vorstellung, daß, wahrend der Korper schlaft, das innere Ich lebendig ist, für die Griechen erst im 5. Jahrhundert, bei Pindaros (frgm. 131) 88), worauf wir zuruckkommen. An die ubrigen, ım vorhergehenden Kapıtel besprochenen Schlaf- und Traumerklarungen laßt sich nicht unmittelbar anknupfen. Die Erklarung der Erschlaffung des Körpers während des Schlafes beruht zwar nach der atomistischen Lehre auf ahnlichem Prinzip wie die des Diatetikers. Die dem Korper Bewegungsfahigkeit und Empfindlichkeit verschaffende Seelensubstanz verlaßt seine Glieder und macht sie dadurch leblos. Doch ein großer Unterschied besteht darin, wie die Atomisten sich den Zustand der Seele wahrend des Schlafes und die Entstehung der Traumbilder vorstellten. In demselben Punkt besteht der Abstand des Diatetikers von Herakleitos, nach dessen Lehre die Seele im Schlaf die wertvollsten Qualitäten einbußt.

96) Vgl. II 60, 124; 69, 142, 71, 147. 97) Vgl. Fredrich a. a. O. S 207, R Fuchs, Wochenschr f kl. Philol. 1899 Sp 1286.

<sup>98)</sup> Ernst Bickel a. a O. S. 103. — Die heute viel durch Experimente untersuchte Erscheinung ist uns allen vertraut, daß Reize, die am Tage kaum empfunden, mindestens aber als ganz unwesentlich vollig außer acht gelassen werden, im Schlafe, wenn die ganze Seelentatigkeit von außen abgelenkt und nach innen gerichtet ist, zur Geltung kommen.

Geht die Theorie in Kapitel 86 auf Protagoras zuruck? Eine Vermutung, die Alfons Keus aufgestellt hat und mit der sich hier eine Auseinandersetzung nicht vermeiden laßt, besonders da sich diese Abhangigkeit auf das ganze Werk Ispl dialitys ausdehnen soll 99) Da es aber viel zu weitlaufig ware, über seine Ansichten im einzelnen zu referieren, muß auf seine, zunachst sehr bestechenden Ausführungen verwiesen werden. Die schwachste Seite seiner Beweisführung scheint mir zu sein, daß er das protagoreische System, das der Diatetiker in der außeren Anlage und in inhaltlicher Hinsicht übernommen habe, oft erst notdurftig rekonstruieren und dabei sich weitgehend auf die platonische Darstellung dei protagoreischen Lehre stutzen muß 100). Auf Protagoras kam er, da dieser als Anhanger des Herakleitos die Lehre vom Fluß aller Dinge und dementsprechend von der unaufhörlichen Bewegung 101) der Seelenteilchen, mit seiner eigenen von der Sinneswahrnehmung verknupfte

Der Begriff der κίνησις kehrt zwar in Περί διαίτης ofters wieder. Es handelt sich um die Bedeutung der Bewegung für die Psychologie (25 VI 496 ff L, 55, 512 ff; 61. 574; 86, 640), für die Weltbildung (5 VI 472 L), die Entstehung der Lebewesen (9 VI 482 L), die Entwicklung des Fotus beim Menschen (27 VI 500 L), also in der Entwicklungslehre überhaupt. Ich glaube nicht, daß alle diese Stellen ein gemeinsames Prinzip verbindet, so daß man annehmen mußte, daß eine einheitliche Theorie zugrunde liegt; die Funktion der κίνησις in diesen verschiedenen Lehren scheint mir überschatzt Nicht auszuschließen, wohl aber kaum beweisbar ist, daß der Diatetiker in seiner Wahrnehmungslehre

von protagoreischen Gedanken beeinflußt ist.

Aus dem protagoreischen Satz <sup>102</sup>) von der Verschiedenheit der Wahrnehmungen je nach dem Lebensalter, dem Schlafe oder wachen Zustand usw ist am wenigsten der Schluß zu ziehen, daß Kapitel 86 auf den Sophisten zuruckgeht <sup>103</sup>). Die Hauptsache sehe ich nicht in der Tatsache der Unterscheidung des Wahrnehmungsvorganges während des Schlafes und des Wachens. Denn daß dieser während des einen Zustandes sich nicht in gleicher Weise vollzieht wie während des andern, ist leicht zu beobachten. Vielmehr kommt es darauf an, ob er in

<sup>99)</sup> Ueber philosophische Begriffe und Theorien in den Hippokr Schriften, Diss Bonn 1914 S. 29 ff

F 100) Es hat Schwierigkeiten, den Protagoras des platonischen Theaitetos zur Grundlage der Argumentation zu nehmen Filedrich Kreis, die Lehie des Protagoras und ihre Darstellung in Platons Theatet, Arch. f Gesch d. Philos I Abt., 35, 1923 S 43 ff, will "folgendes als endgultiges Ergebnis feststellen Platon hatte die Lehre des Protagoras hineinverwoben in eine bielte Gesamtdarstellung der relativistischen Erkenntnistheorie aus dieser wieder herausgelost, bleibt als protagoreisch nichts übrig als der homo-mensula-Satz, dessen individualistische Deutung wir wahrscheinlich gemacht haben"

<sup>101)</sup> Begriff der κίνησις bei Protagoras, R Honigswald, d. Phil d Altert 1924 S. 116 f.

<sup>102)</sup> Sext Emp, Pyrrh hyp I 216 ff, D V 4 74 A 14

<sup>103)</sup> A. Keus a a. O S 36 ff, 40 43 f

1euem Fall fur trugerisch und auf Einbildung beruhend 104) angesehen wird oder als Tatigkeit der wachenden Seele vermoge der Konzentration aller in den Sinneswerkzeugen zerstreuten psychischen Kraft auf ihr eigentliches Zentrum, wie in Kap. 86 Aber gerade hier laßt uns die oben genannte Nachricht über Protagoras im Stich. Wie er sich das μετακοσμεῖσθαι und άλλοιοῦσθαι der αἰσθήσιες im Schlafe dachte, bleibt zweifelhaft Zu einer Begrundung der Vermutung, daß die Erklarung des Schlafes in Περὶ διαίτης IV 86 Eigentum dieses Sophisten ist, reichen mithin die Reste seiner Lehre nicht aus 105)

Wenn wir in Kap 55 (ed. Fredr. p 122, 19 sgg.) lesen δξυτέρην μέν τοσούτω ανάγκη είναι την ψυχην όσω θασσον κινείται, werden wir zweifellos an Kap. 86 erinnert, wo es von der ψυχή κινευμένη im Schlafe heißt, daß sie καθορή τε τὰ δρατὰ καὶ διακούει τὰ ἀκουστὰ. ενθυμέεται. Aber in jenem 35. Kapitel wird nach der physikalischen Lehre alles auf die Mischungsart der δύναμις des Feuers und Wassers zuruckgeführt, worauf in unserem Kapitel nichts deutet

Die Moglichkeit des Hereinspielens heraklitischer Terminologie und Lehre, wie sie fur das 1. Buch erwiesen ist, bleibt bestehen. Aber gerade in entscheidenden Punkten ist der Abstand des 86 Kapitels von Herakleitos gewaltig, wie auch von der physikalischen Theorie des 1. Buches, obschon eine Verknupfung zunachst deutlich in die Augen springt (Kap. 6, DV 12 C 1 S 105 f)

Da es uns versagt 1st, mit dieser in Kap. 86 vertretenen Ansicht einen Anschluß an die Reste der fruheren Philosophen zu gewinnen mussen wir von spateren Theorien aus durch Ruckschlusse weiterzukommen suchen Ausgehen wollen wir von dem schon angefuhrten Fragment 106) der aristotelischen Schrift Περί φιλοσοφίας, das den prophetischen Traum folgendermaßen entstehen laßt. ὅταν γάρ, φησίν, ἐν τῷ ὑπνοῦν καθ' ἑαυτὴν γένηται ἡ ψυχὴ, τότε τήν ἴδιον ἀπολαβοῦσα φύσιν προμαντεύεταί τε καὶ προαγορεύει τὸ μέλλον. Etwa dieselbe Ansicht schreibt Claudius Aelianus den Peripatetikern überhaupt zu in der Var hist ΙΙΙ 11 οἱ Περιπατητικοί φασι μεθ ἡμέραν θητεύουσαν τὴν ψυχὴν τῷ σώματι περιπλέπεσθαι καὶ μὴ δύνασθαι καθαρῶς τὴν ἀλήθειαν θεωρείν, νύκτωρ δὲ διαλυθείσαν τῆς περί τοῦτο λειτουργίας καὶ σφαιρωθείσαν ἐν τῷ περὶ τὸν θώρακα τόπω μαντικωτέραν γίνεσθαι, έξ ὧν τὰ ἐνύπνια

Aristotelisch 107) ist auch, was Cicero in De divin I 50, 65 seinem Gewahrsmann, sicher Poseidonios, entnahm: Cum ergo est somno se-

<sup>104)</sup> So sagt Aristoteles, de insomniis 1 459 a 21, daß das Traumen zwai ın das Gebiet des Wahrnehmungsvermogens gehoit, abei nui insofern, als es das Vorstellungsvermogen in sich schließt

<sup>105)</sup> Die Verwendung des Bildes ή ψυχή διοικέει τὸν έωυτῆς οἶκον in Kap 86 1st anders, als wie es Platon dem Piotagoras in den Mund legt ein Beweisgrund fur die Abhangigkeit ist hier nicht gegeben (A Keus a a O S 43 f: Wilamowitz bei Fredrich, a a O. S 206 A 2)

<sup>106)</sup> X, Rose (Sext. Emp adv phys I 21).
107) Man glaubt mit Recht, Poseidonios habe Aristoteles benutzt und bereichert (W Jaeger, Aristoteles 1923 S 166 A 2) Hier setzte neuerdings Reinhardt (Kosmos und Sympathie 1926 S 215 ff) ein und untersuchte das Verhaltnis von Poseidonios zu Aristoteles

vocatus animus a societate et a contagione corporis, tum meminit praeteritorum, praesentia cernit, futura providet; iacet enim corpus dormientis ut mortui, viget autem et vivit animus.

Es blieb bisher in der Forschung unerwahnt, daß dieselbe Anschauung, wie wir sie an drei Beispielen deutlich machten, schon vor Aristoteles, auch außerhalb des Kieises der Akademie, bekannt war Denn es ist wohl klar geworden, daß wir hier die Lehre vor uns haben, die wir vergebens bei den Vorsokratikern als Vorbild für den Diatetiker suchten Die Uebeieinstimmung ist handgreiflich

Π. διαίτης 86 ή γὰρ ψυχή οὐ γίγνεται αὐτή, έαυτης (d h im wachen Zustand des Korpers) ή ψυχή (d. h im Schlafe) διοιπέει τὸν έωυτης οῖκον.

Arist . Π φιλοσ. 10 R : ἐν τῷ ὁπνοῦν καθ ἐαυτὴν γένηται ἡ ψυχή . .

τότε την ίδιον απολαβούσα φύσουν 108)

In der Aelianstelle erscheint wie in II διαίτης 86 der Gedanke, daß die Seele, wenn der Korper wache, gehemmt sei, indem sie diesem dienen musse und sich auf ihn verteile Noch eine Menge anderer Stellen in De divinatione geben diese Gedanken in ahnlicher Weise wieder 100 Zur Illustration der Anschauung in Kap 86 von der doppelten Eikenntnis der Seele, im Wachen mit den Sinnen, im Schlafe ohne dieselben, mag folgende Stelle aus der Schift Ciceros dienen Anatura autem alia quaedam ratio est quae docet quanta sit animi vis seinncta a corporis sensibus, quod maxime contingit aut dormientibus aut mente permotis. Ut enim deorum animi sine oculis, sine auribus, sine lingua sentiunt inter se quid quisque sentiat..., sic animi hominum, cum aut somno soluti vacant corpore aut mente permoti per se ipsi liberi incitati moventur, cernunt ea quae permixti cum corpore animi videre non possunt (I 57, 129) 110)

Reinhardt <sup>111</sup>) bringt für diese Theorie von der Zuruckziehung der Seele aus den Sinneswerkzeugen noch zwei weitere Beispiele, durch die wir die Verbundenheit mit den Gedanken in Περὶ διαίτης 86 noch anschaulicher machen konnen

<sup>108)</sup> Dikaiarchos (Cic. Tuscul I 10, 21) lehit, daß die vis qua vel agamus quid vel sentiamus in allen lebendigen Korpern gleichmaßig verteilt und vom Korper unabtiennbar sei

<sup>109)</sup> Die Quellenfrage ist zwar im einzelnen ziemlich unsicher Denn Cicero hat neben Poseidonios auch den Peripatetikei Kratippos zu einer Darstellung der stoischen Lehre über die Mantik ausgebeutet Aber Reinhardt, Poseidonios, ist hier zuweit gegangen, weshalb ihm Max Pohlenz (Poseidonios' Affektenlehre und Psychologie, NGG 1921 phil-hist Kl 1921 S 185 ff) entgegengetreten ist Vgl Reinhartt Kosmos u Symp S 261 ff

<sup>110)</sup> Vgl. den Traumglauben Philons. de somn l 2, II 1 (Cohn, Philol-Spplbd VII 401 ff, Math Apelt, de rationibus quibusdam quae Philoni Alex cum Posidonio intercedunt, Comment Philol Jenens VIII 1, 1907 S 127 ff E Biéhier, les idées philos et relig de Philon d'Alex 1925 <sup>2</sup>. S 194 ff., Etud de Philos Médiévale VIII)

<sup>111)</sup> Poseidonios 1921 S 437

Plutarchos sagt (de anima 3). χωρίζεται γὰρ ἡ ψυχὴ ἐν τῷ καθεύ-δειν ανατρέχουσα καὶ συλλεγομένη πρὸς ἐαυτὴν ἐκ τοῦ διατετάσθαι πρὸς τὸ σῶμα καὶ διεσπάρθαι ταὶς αἰσθήσεσι .

Περὶ διαίτης 86 ή γὰρ ψυχὴ... ἐπὶ πολλὰ μεριζομένη, οὸ γίγνεται αὐτὴ ἑωυτῆς, ἀλλ' ἀποδίδωσί τι μέρος ἐκάστῳ τοῦ σώματος, ἀκοῆ, ὁψει, ψαύσει... ὅταν δὲ τὸ σῶμα ήσυχάση, ἡ ψυχὴ κινευμένη καὶ ἐπεξέρπουσα τὰ μέρη τοῦ σώματος διοικέει τὸν έωυτῆς οἶκον...

Die andere Stelle steht bei Clemens Alexandr., Strom. IV 22, 140, 1. ξι μοι δοκούσιν εὐφρόνην κεκληκέναι τὴν νύκτα, ἐπειδὴ τηνικάδε ἡ ψυχὴ πεπαυμένη τῶν αἰσθήσεων συννεύει πρὸς αύτὴν καὶ μᾶλλον μετέχει τῆς φρονήσεως. διὰ ταῦτ 'οῦν καὶ αῖ τελεταὶ γίνονται νυκτὸς μάλιστα, σημαίνουσαι τὴν ἐν νυκτὶ τῆς ψυχῆς συστολὴν ἀπὸ τοῦ σώματος. Die Vorstellung von einem Seelenzentrum und einer in den Sinnesorganen steckenden Peripherie der Seele (wie Reinhardt sich ausdruckt) kehrt hier immer wieder.

Der Schluß, daß all diese Lehren letzten Endes nach einer Richtung weisen, scheint mir nicht zu gewagt zu sein Dies betrifft zwar eigentlich nur Aristoteles und den Diatetiker Denn für Poseidonios und wohl auch für Clemens Alexandrinus sind peripatetische Vorbilder anzunehmen. Bei Aristoteles und den zuletzt Genannten wird durch diese Theorie der innere Vorgang, der der Traummantik zugrunde liegt, klargemacht, also die prophetische Kraft der Seele erklart. Das gleiche durfen wir sicherlich mit Recht für die ursprungliche Quelle, die auch dem Verfasser von Ispi διαίτης vorlag, erschließen.

Damit ware die am Anfang erwahnte Unklarheit im 86. Kapitel gelost. Der Verfasser brauchte diese Lehre, um klarzumachen, wie die Seele im Schlafe die Leiden des Korpers sehen kann. Doch die eigentlichen Beziehungen und Schlusse, die sich notwendigerweise aus ihr eigeben, hat er verwischt Denn auf diesen Zustand der vom Korper gelosten Seele 112) ist für sie eine höhere Kraft gegrundet, die sie befahigt, wie Poseidonios sich ausdrückt (bei Cicero s. o.), meminisse praeteritorum, praesentia cernere, futura providere.

#### Wer ist der Urheber dieser Theorie?

War, wie bei Aristoteles, nach einer naheliegenden Vermutung in der Vorlage des Datetikers mit dem selbstandigen Seelenleben im Schlafe die Mantik verknupft, so ist mit Anaxagoras als Urheber kaum mehr zu rechnen Denn da er wahrscheinlich "auch die Beweisbarkeit einer gerechten gottlichen Weltregierung im Sinne einer anthropomorphisch gedachten Vorsehungslehre in Zweifel zog" 113), ist es unglaubhaft, daß er für einen prophetischen Offenbarungscharakter der Seele eintrat. Zudem weiß man von seiner Theorie des Schlafes nur σωματικόν εξίναι τὸ πάθος, cò ψυχικόν. Damit ist über die Art des Seelenlebens während des Schlafes noch nichts gesagt Bei seiner Ueberzeugung, daß sich alle angeblichen Vorzeichen auf natürliche Ursachen zurückführen las-

<sup>112)</sup> Diese Loslosung ist naturlich keineswegs eine vollstandige Die Seele bleibt physischen Einwirkungen, z B Ueberladung durch Speise und Trank. unterworfen.

<sup>113)</sup> W. Nestle bei Zeller a a. O I 2 6 S 1256

sen, durfte er eher die subjektive Selbsttauschung durch den Traum betont, als dessen prophetische und wahre Bedeutung anerkannt haben, wenn er uberhaupt eine bestimmte Theorie aufgestellt hat, die doch von den Doxographen schwerlich ubergangen worden ware Wir haben ferner keine Spur seiner Terminologie und Lehre in unserem 86. Kapıtel Der νοῦς ıst auch als belebende Kraft ım Menschen für sıdı, μούνος ἐφ' έωυτού, und ungehemmt, wird also dieses Vorzugs nicht erst wahrend des Schlafes wie in unsern besprochenen Lehren teilhaftig. Er verschmilzt sich mit nichts und behalt demnach sein Wesen und seine Qualitat, ob der Korper wacht oder schläft, ohne daß er im zweiten Fall zu sich zuruckfinden mußte. Die Moglichkeit einer wahren, der Wirklichkeit entsprechenden Erkenntnis durch die Vernunft, wenn die Welt des Sichtbaren durch die Ausschaltung der Sinneswerkzeuge dem Schlafenden verschlossen ist, scheint mir auch des Anaxagoras Anschauung zu widersprechen, daß das Sichtbare den Blick in das Unsichtbare erschließt (fr. 21 a). Außerdem setzt er ein einheitliches Zentralorgan der Sinneswerkzeuge, das Gehirn, voraus, in dem sie zusammenlaufen, nach jenen Lehren aber steckt in ihnen, solange sie tätig sind, eine Peripherie der Seele.

Karl Reinhardt 114) glaubte, daß den zwei von ihm angefuhrten Stellen die Seelenlehre des Herakleitos zugrunde liege. Hätte er dieses Kapitel von Περὶ διαίτης gekannt, so wurde er hier eine Stutze seiner Ansicht gefunden haben; denn die heraklitische Quelle dieses Autors für andere Teile seines Buches steht ja längst über jedem Zweifel Doch in Anbetracht der Schlaf- und Traumerklarung des Herakleitos, deren Unterschied wir schon betonten, lehne ich Zusammenhange zwischen ihm

und dem Diatetiker für unser Kapitel ab.

Am ehesten scheint mir ein Pindarfragment Licht in das Dunkel zu bringen.

". ın glucklichem Lose pfluckend die Weihe, die von der Muhsal erlost.

Und der Leib aller folgt zwar dem allgewaltigen Tode,

lebendig aber noch immer bleibt ein Abbild des Lebens: denn das ist allein

aus den Göttern: es schlaft bei tatigen Gliedern, doch in vielen schlafenden Traumen zeigt es

die herankommende Scheidung des Freudigen und des Schlimmen" 115) (frgm. 151).

<sup>114)</sup> Poseidonios 1921 S 437 "Man erblickte in Tod, Schlaf und Wachen Glade einer Steigerung oder Verringerung in der Durchdringung zwischen den Sinnesorganen und dem Seelenzentrum, und die Anknüpfung an Heraklits geheimnisvolle Seelenlehre war dabei gewiß nicht zufällig"

<sup>115)</sup> Nach Dornseiff, Pindar S 83 — In den Olymp XII 7 ff wird prophetische Kraft geleugnet "Es fand noch keiner der Irdischen über ein künftiges Schicksal ein sicheres Zeichen von einem Gott her Für die Zukunft ist blind der Verstand"—"Denn erst im Schlafe wird des Geistes Auge hell" (εδδουσα γὰρ φρὴν ὅμμασιν λαμπρύνεται) sagt der Schatten der Klytaimestra den schlafenden Erinyen die entbloßte Wunde weisend (Aischyl, Eum. 104).

Die Verwandtschaft mit den genannten Vorstellungen ist mit Handen zu greifen Und hier gibt es keinen Zweifel an der Herkunft Es handelt sich um Gedankengut der orphischen Mysterienlehre. Damit ist meiner Ansicht nach auch die Quelle der aristotelischen Anschauungen erwiesen und zwar um so überzeugender, da der Dialog Περί φιλοσοφίας deutliche Spuren orphischer Theologie enthalt 116) Folglich waren also von dem Gewährsmann unseres Diatetikers orphisch-pythagoreische Ideen, stark gereinigt von mystischen Spekulationen, in einer straff durchdachten Schlaf- und Traumtheorie zusammengefaßt worden Von einem Pythagoreer stammt die These longe aliud anima, aliud corpus est, quae corpore et torpente viget et caeco videt et mortuo pinit (DV 8, 10).

Ein kurzer Hinweis auf den orphisch-pythagoreischen Dualismus in Platons Phaidon unterstreicht und beschrankt wiederum den geschil-

derten Zusammenhang.

Des Philosophen Seele verachtet den Leib, flieht von ihm und sucht für sich allein zu sein (αὐτὴ καθ' αὐτὴν γίγνεσθαι 65 D) Denn sie erfaßt die Wahrheit und wird am besten reiner Erkenntnis teilhaftig, wenn nichts von diesem sie trubt, weder Gehor noch Gesicht, noch Schmerz und Lust, sondern sie am meisten ganz für sich ist (μήτε ἀκοὴ μήτε οψίς μήτε ἀλγηδών μηδέτις ἡδονή 65 C) Das hochste Ziel, die κάθαρσις, bedeutet, daß man die Seele soviel als moglich vom Korper losmache und sie daran gewohne, sich aus allen Winkeln des Korpers zu sammeln und zu konzentrieren, so daß sie ganz für sich ist, und sowohl gegenwartig als in Zukunft, soweit es moglich ist, für sich zu wohnen, gewissermaßen losgelöst von den Fesseln des Korpers (εθίσαι αὐτὴν καθ' αῦτὴν πανταχόθεν ἐκ τοῦ σώματος συναγείρεσθαί τε καὶ ἁθροίζεσθαι καὶ οἰκεῖν... μόνην καθ' αῦτὴν... 67 C).

Gemeinsam ist die Wertsteigerung und die erhohte Leistungsfahigkeit der Seele und ihres Erkenntnisvermogens, sobald sie sich moglichst von der Verkettung mit dem Korper gelost hat und für sich ist Aber der Unterschied ist auf der andern Seite doch wieder groß Der innere Gehalt der orphisch-pythagoreischen Theologie und ihre tieferen Folgerungen für die Lebensgestaltung fallen in Περί διαίτης IV 86 zugunsten einer mehr materialistischen Erklarung weg. Um in Tatigkeit treten zu konnen, mussen hier die Sinne und der gesamte korperliche Organismus wahrend des Wachens von der Seele aus mit belebender Substanz versorgt werden Im Schlafe vermag sie sich zu konzentrieren, und zwar in rein stofflichem Sinn Denn es fehlt jede Andeutung darüber, daß man diesem Zustand sich auch sonst annahern soll in dem philosophischen Bestreben, sich rein zu halten von der αφροσύνη des Korpers, seinen Gelusten und Schwachen und der Betorung durch die sinnlichen Wahrnehmungen (Plat, Phaid)

<sup>116)</sup> Zeller-Nestle, Grundriß der Gesch dei Griech Philosophie 1928 13 S. 195 f

<sup>117)</sup> Die Loslosung vom Korper und seinen Anspiuchen führt durch eine willensmaßige und geistige Einstellung zum pythagoreischen Leben Nach Platons Anschauung im 9 Buch des Staates sind, wie wir uns erinnern, die

In diesem Zusammenhang verstehen wir die Nachricht Ciceros (de divin. II 58. 119). daß man nach übereinstimmendem Urteil des Pytha geras und Platon erst dann mit zuverlassigen und wahren Traumen iechnen konne wenn man sich durch eine bestimmte Lebensweise und Diat vorbereitet und die Einwirkungen des Korpers eingedammt habe Jam Pythagoras et Plato, locupletissimi auctores, quo in somnis certiora videamus praeparatos quodam cultu atque victu proficisci ad dormiendum inbent; faba quidem Pythagorei utique abstinere, quasi vero eo cibo mens, non venter infletur.

Im Traum erleben wir, wie wir alle aus Erfahrung wissen, sämtliche seelischen Zustande des wachen Zustandes, Empfindungen. Vorstellungen, Gefühle und Stiebungen aber, was wesentlich ist, weder Verlauf noch Veibindungen derselben sind normal Für den Diatetiker stellt sich das Seelenleben während des Schläfes dar als eine Vermengung all dieser Voigange, samtlicher υπηρεσίαι des Korpers und der Seele, und daraus leitet er die bedeutungsvollen Tiaume ab, wodurch er sich weit abhebt von dem Denken eines Platon und Herakleitos Von der wachbleibenden Seele heißt es bei dem Diatetiker, daß sie γινώσκει, καθορή τε τὰ ὁρατὰ καὶ διοκούει τὰ ακουστά βαδίζει, ψούει, λυπέεται ενθυμέεται Bei aller rhetorischen Zuspitzung in seiner Formulierung leiten diese Worte doch zu seinen Traumvorstellungen über So sagt er ja z B, daß die Seele die organischen Storungen "sieht" 118) (c. 71 VI 610 L)

## 4. Περὶ διαίτης 87 und 88:

# Die göttlichen Träume und die Träume, die die Leiden des Korpers vorherverkunden.

Wenn auch die Einleitungsgedanken im 1 Kapitel notwendig sind für das Verstandnis dei Traumgattung δαόσα ή ψυχή του σώματος πασθήματα προσημαίνει, so besteht doch ein Riß zwischen diesem und dem 2 Kapitel von Περὶ ἐνυπνίων (= Περὶ διαίτης 86 und 87). Der Uebergang zu den θεῖα ἐνύπνια ist nur schwer kenntlich es fehlt an einer geschlossenen Gedankenfuhrung Ueber den Grund klaren uns des Verfassers eigene Worte auf er nimmt nun die Bucher der Traumdeuter zur Hand, die er hinsichtlich ihrer Deutung der θεῖα ἐνύπνια lobt, hinsichtlich der andern Gattung bekampft Diese These, daß der Diatetiker mit dem Schluß des ersten Kapitels seine philosophisch-theoretische Vorlage verlaßt, findet verschiedene Stutzpunkte

118) Heute wurde man von Leib- und Korperieizen sprechen die Traume

auslosen

korperlichen Einflusse an und für sich noch nicht ausgeschaltet. Abei je mehr man diese durch stienge Selbstzucht und vernunftigen Lebenswandel zurückdrangt, desto haufiger kann die Seele währe Traume haben.

Der Verfasser der pseudo-hippokratischen Schrift Περὶ έβδομάδων, der von einer wissenschaftlichen Begrundung des Traumlebens nichts weiß, kennt die gleiche Gattung von Traumen, die im Korper ihren Ursprung haben und von diagnostischem Wert sind. Er trennt sie ganz wie der Verfasser von Περὶ διαίτης IV in zwei Untergruppen, in solche, die die Handlungen und Gedanken des Tages ruhig fortsetzen, und solche, die diesen widersprechen.

Περὶ έβδομάδων c 45 119):

anima quando in somno venerit, quaecumque patitur eius calor ex umoris victu, talia et somniari cogitur.

somnia vero ostendunt morbos manifeste quidem quae magna sunt et quae futura

 $sunt \dots$ 

quando enim similis quidem quibus omnia fecerit aut patitur dicat aut adiciat, videbis exsurgens eadem vere quae meminit, salvam animam et corpus ostendit.

incognita 122) vero si somniaverit et terribilia et non solita, aegrotante natura demonstrat hoc incalescens anima immunditiis aut cibo conturbata, exiliat. Περὶ διαίτης IV όκοτα γάρ τινα πάσχει τὸ σῶμα, τοιαῦτα όρη ἡ ψυχὴ κρυπτομένης τῆς ὄψιος (71 VI 610 L).

όκόσα δὲ ἡ ψυχὴ τοῦ σώματος παθήματα προσημαίνει . . (87, 642 L)

όκόσα τῶν ἐνυπνίων τὰς ήμερινὰς πρήξιας τοῦ ἀνθρώπου ἢ διανοίας ἐς τὴν εὖφρόνην 120) ἀποδίδωσι κατὰ τρόπον γενομένας, ὥσπερ τῆς ήμέρης ἐπρήχθη ἢ ἐβουλεύθη 121) ἐν δικαίω πρήγματι, ταῦτα τῷ ἀνθρώπω ἀγαθά. ὑγιείην γὰρ σημαίνει, διότι ἡ ψυχὴ παραμένει ἐν τοῖσιν ἡμερινοῖσι βουλεύμασιν.. (88,642 L).

σταν δὲ πρὸς τὰς ἡμερινὰς πρήξιας ὑπεναντιῶται τὰ ἐνύπνια καὶ ἐγγίνηται περὶ αὐτέων ἡ μάχη ἢ νίκη <sup>128</sup>), σημαίνει ταραχὴν ἐν τῷ σώματι (88, 642 L). ὁκόσα δὲ ἀλλόμορφα σώματα φαίνεται ἐν τοῖσιν ὕπνοισιν καὶ φοβέει τὸν ἄνθρωπον, σιτίων ἀσυνήθων σημαίνει πλησμονήν (IV 93 VI 660 L)

Durch diese kaum zufalligen Uebereinstimmungen wird nicht nur die Art der Quelle charakterisiert, die der Diatetiker hier benutzte Zum mindesten durfen wir einen Reflex derselben in Περί έβδομάδων erkennen, wenn wir nicht annehmen wollen, daß ihm diese Schrift di-

120) ἐνυπνιάζεται ὑστέρην καὶ von Diels, Hipp. Forsch. I, Hermes

45, S. 147, mit Recht als "Interpretament" ausgeschieden

122) Vgl. damit die Prognose in Hipp Κωακαί προγνώσεις 47, wenn auch nicht das Traumen gemeint ist

123) W. A. Heidel a. a. O. S. 163 f

<sup>119)</sup> ed. W. H. Roscher, Die Hipp Schrift von der Siebenz in ihr vieif Ueberlief, Stud z. Gesch und Kult des Altert. VI 3/4, 1913, S 66 f

<sup>121)</sup> Diese Erinnerungstraume waren naturlich auch fur die Alten eine bekannte Erscheinung, doch pflegte man ihnen keine Bedeutung beizulegen (Vgl. Hdt VII 16) Die Parallelstellen hat gesammelt Arthur Stanley Pease a. a. O. Univ. of Illin. stud. in lang. and lit vol VI 3, 1920 S. 120, 4

rekt vorlag, was die ubrigen, nicht wenigen Parallelen rechtfertigen wurden; doch ist auf dieses Problem bei der Gesamtbetrachtung der Schrift zuruckzukommen.

Ich bin also geneigt, die Quelle für die hier wiedergegebenen Ausfühtungen in Kap. 88 eher in einer medizinischen Schrift zu sehen als, wie
Fredrich <sup>124</sup>), in einem gewohnlichen Traumbuch, das zugleich die gottlichen Traume und ihre Deutungen enthielt. Ihm hat der Diatetiker nur
die Traumbilder (Kap. 88 ff) entnommen, die er dann selbstandig auf
den Korperzustand umdeutete. Dies zeigt sich auch darin, daß die in
Kap 88 bis 95 gedeuteten Traume sich nicht ohne weiteres in die beiden
Traumuntergruppen einordnen lassen, die er aus einer Περὶ ἑβδομάδων
ahnlichen Schrift oder dieser selbst übeinahm

Merkwurdigerweise übergeht er stillschweigend die Frage, worin die von ihm unterschiedenen Traumgattungen sich voneinander abheben, an welchen Merkmalen sie kenntlich sind Immerhin konnte man sich denken, daß nach seiner Ansicht die θεῖα ἐνύπνια als unmittelbare, nicht mißverstandliche Aeußerung des gottlichen Willens und der Vorsehung keiner Deutung bedurften, wenn nicht er selbst vom Gegenteil überzeugt ware 125). Der logischer denkende Galenos hat in seiner ganz ahnlich angelegten Abhandlung 126) das Problem klar gesehen, wenn er es auch nicht befriedigend losen konnte ἐπεὶ δὲ καὶ μαντικά τινα (sc. ἐνύπνια) συγχωροῦμεν εἶναι, πῶς ταῦτ'ἄν διακριθείη τῶν ἀπὸ τοῦ σώματος ὁρμωμένων, οἱ ῥάδιον εἶπεῖν (VI 855, 16 K) 127)

Auch dieser Mangel hat seine Ursache in dem untheoretischen Chaiakter der zweiten Quelle in II. & IV. Die gewohnliche Traumweisheit steckte der Verfasser, wie er es liebte, in ein philosophisches Mantelchen. Diese Unterscheidung in zwei Traumgattungen (Kap. 87) ergab sich ihm aus den bekannten Traumbuchern einerseits, die gottliche Traume interpretierten, und einer medizinischen Schrift andererseits, die die Traume als diagnostisches Mittel bewertete, er leitete sie nicht aus wissenschaftlichen Erwagungen ab, kam so auch nicht auf den Gedanken, sie als besondere Gattungen nach ihrer spezifischen Eigenart zu charakterisieren

Die Uneinheitlichkeit in Περὶ ἐνυπνίων wird durch den Abstand von Galenos veranschaulicht, der in der Hauptsache zwar dieselben Gedanken übernommen, aber doch den Versuch gemacht hat, sie vernunftgemaß zu kombinieren. Besonders seine Eiklarung des Traum- und Seelenlebens im Schlafe erinnert an die hippokratische Schrift ἔοικε γὰρ ἐν τοῖς ὕπνοις εἰς τὸ βάθος τοῦ σώματος ἡ ψυχὴ εἰοδῦσα καὶ τῶν

<sup>124)</sup> A a O S 208 f

<sup>125)</sup> Auch fur thie Deutung ist eine τέχνη eifoldeilich (8° VI 642 L) In Cic de div II 65, 135 wild dies als unvereinbal mit der gottlichen Majestat eiklait Ergo obscura somnia minime consentanea maiestati deorum. Man nahm also an, daß die Gotter die Zukunft nicht zeigen, wie sie ist, sondein in Gleichnisse kleiden

<sup>126)</sup> Γαληνού περί της εξ ενυπνίων διαγνώσεως, Kuhn VI 1823 S 832 ff

<sup>127)</sup> Vor allem an der Unmoglichkeit, die wahlen Traume von den falschen abzusondern, scheitern für den Gewährsmann Cicelos in De div II. also Karneades, die philosophischen Traumtheorien (II 62, 128).

εκτὸς ἀποχωρήσασα αἰσθητῶν τῆς κατὰ τὸ σῶμα διαθέσεως αἰσθάνεσθαι κοὶ πάντων, ὧν ὀρέγεται, τούτων ὡς ἤδη παρόντων λαμβάνειν φαντασίαν.

(VI 854, 12 K)

Die Zweiteilung der Traume, wie sie der Verfasser von Heel dialtes durchfuhrt, in prophetische gottlichen Ursprungs und solche, die im Körper ihre Ursache haben, kann uns zu der kritischen Ueberlegung fuhren, daß damit eine dritte Art von Traumen unberucksichtigt bleibt. nämlich die, die aus dem Zustand der Seele und den Vorgangen in ihr herruhren Tatsachlich aber hat er mit diesen gerechnet und sie wohl zur zweiten Gattung gezahlt, wie aus den Traumbeispielen, die er bringt, zu erschließen ist Dazu gehort, wenn der Traum ψυχής τινα τάραξιν ύπὸ μερίμνης (89 VI 648 L), ψυχῆς επιθυμίην (93 VÎ 660 L). μανίη (95 VI 662) anzeigt. Folglich mußte die Seele ihre eigenen Storungen wahrnehmen und im Traum ausdrucken konnen So kommen wir in Wirklichkeit zu einer Dreiteilung, die der des alexandrinischen Arztes Herophilos entspricht. in die gottgesandten, die physischen, die in der Seele entstehen und durch seelische Vorgange bedingt sind, und drittens die, die durch ein Organ des Korpers hervorgerufen werden, wobei wii uns der neuesten Erklarung der sehr umstrittenen Aetiosstelle 128) durch M. Wellmann anschließen

# 5. Περὶ διαίτης IV 89 ff. und das hier zugrunde liegende Traumbuch.

Die uns selbstverstandlich dunkende Annahme, daß Inhalt und Deutung der vom Verfasser des Buches angeführten Traume auf eigener. aus medizinischer Praxis stammender Erfahrung berühen, ist nach seinen eigenen Worten auszuschließen Er entnahm einem Traumbuch oder auch mehreren nicht nur die Traumbeispiele 129) und lernte die Abwehr- und Suhnemittel bei bosen Traumen kennen, sondern hielt sich auch an die überlieferte Methode der Traumdeutung.

Vor allem aber sind die meisten der übernommenen Traumbilder ursprunglich allgemein gedeutet gewesen und erst der Diatetiker hat sie auf den Korper bezogen Dies beweisen die in des Artemidoros Traumbuch gleichlautenden Traume, die also aus einer alten Vorlage stammen Ob wir uns nun Fredrich <sup>120</sup>) anschließen, der Artemidoros auf dieselbe

<sup>128)</sup> Aet Plac V 2, 3 (D 416) Text, Textfragen und Texteiklarung bei Wellmann, Uebei Tiaume, Aich f Gesch d Medizin 16, 1925 S 70 ff Vgl die von Wellmann nicht beachteie Eiklaitung der Stelle durch Matthias Gelzer a a.O., mit dei ei Buchschautz folgte, daß die Beziehung auf koiperliche Zustande fehle Diesen unverstandlichen Mangel behob W durch seine Deutung der συγκριματικοί genannten Traume, damit kommt "bei der dritten Ait der Arzt zu Worte, der dem korperlichen Zustande gewisse Zugestandnisse machen mußte".

<sup>129)</sup> Fredrich a a O S 208 f, W Reichardt a a O S 132 130) A a. O S 209 ff, Gossen, Hippokrates. Pauly-Wissowa Realenz VIII 2 Sp. 1823 Christ-Schmid, Gesch. d Gr. Lit. II 62, 1924 S. 805 A. 2

Ouelle zuruckfuhrt wie den Verfasser von Περὶ διαίτης IV, oder ob wir der sehr gesuchten Erklärung von S. Luria (31) folgen - ich meinerseits lehne sie ab - "daß nicht die beiden Traumbucher auf eine Vorlage aus dem 5. Jahrh., sondern jede auf eine selbstandige zeitgenossische Quelle zurückgeht; dabei polemisierte die des Artemidoros. von dem Prinzip tict ausgehend 132), mit derjenigen des Ps.-Hippokrates und gab demzufolge fast jedem der von der andern gesammelten Traume eine abweichende Deutung" Jedenfalls das scheint mir nicht bezweifelt werden zu können: die in Περ' διαίτης IV und den δνειροκριτικά des Artemidoros sich entsprechenden Traume verkorpern die gleiche, sicher uralte Volksuberlieferung und standen vielleicht ursprunglich in ein und demselben Traumbuch (wenn es auch Artemidoros wohl nicht mehr direkt vorlag), wo sie hinsichtlich ihrer Bedeutung fur das tagliche Leben. nicht diagnostisch, auf den Koiperzustand bezogen, gedeutet waren In Περὶ ενυπνίων selbst kann man Spuren davon in dem Umstand erblicken, daß es ofters von dem betreffenden Traum heißt, ob er αγαθόν, οὐα ἀγαθόν, οὐα ἐπιτήδειον ist

Die Traume, die der Diatetiker von Kap 89 ab deutet, standen in diesem Traumbuch, das sicherlich die Traume noch nicht prinzipiell schied, wie Fredrich glaubt, in a) gottgesandte, b) Traume, die im Körper ihren Entstehungsgrund haben, sondein, wie wir oben zu begrunden suchten, einfach Traume enthielt, die die Zukunft des Traumenden im allgemeinen betrafen wie Reichtum und Armut, Gesundheit und Krankheit. Bemerkenswert dürfte auch sein, daß von einer Teilung der Träume in solche, die ihre Ursache im Menschen haben, und in gottgesandte, bei Artemidoros keine Spur zu finden ist 133).

Immerhin scheinen einige der Traume in Περὶ διαίτης aus medizinischer Sphare zu stammen und auf Erfahrungstatsachen zu beruhen

Die Verfasser von Περὶ νούσων  $\overline{\mathbf{g}}$  und Περὶ τῶν ἐντὸς παθῶν erwahnen bei bestimmten Krankheiten auftretende Traumbilder, die in Περὶ διαίτης IV wiederkehren. In dieser Schrift gibt es Traume, in denen man πολίται καὶ πολέμιοι, μάχη ἢ νίκη sieht, oder selbst ἢ μά/εται ἢ κεντέεται ἢ ξυνδέεται ὑπ᾽ ἄλλου und φεύγει πεφοβημένος. Damit ist Περὶ τῶν ἐντὸς παθῶν 48 (VII 284 L) zu vergleichen καὶ προφαίνεσθαί οἱ δοκέει πρὸ τῶν ὀφθαλμῶν ἐρπετὰ καὶ ἄλλα παντοδαπὰ θηρία καὶ ὁπλὶται μαχόμενοι, καὶ αὐτὸς ἐν αὐτοῖς δοκέει μάχεσθαι, καὶ τοιαῦτα λέγει ὡς ὁρέων μάχας καὶ πολέμους... καὶ ὁκόταν καθεύδη ἀναίσσει ἀπὸ τοῦ ὕπνου, καὶ φοβέεται, ὁκόταν ἐνύπνια ἴδη φοβερά <sup>134</sup>) Ebenso Περὶ νούσων  $\overline{\mathbf{g}}$  72 (VII 108 sqq L). Φροντὶς νοῦσος χαλεπή · . . καὶ δείματα ὁρᾶ καὶ ὀνείρατα φοβερὰ καὶ τοὺς τεθνηκότας ἐνίστε. Das φοβεϊσθαι im Traum hat in Περὶ ἐνυπνίων eine schlechte Vorbedeutung, ebenso spielen hier die Traume von ἀποθανόντες eine Rolle

<sup>131)</sup> A a. O S 1059

<sup>132)</sup> D. h der betreffende Traum ist je nach Stand Beruf usw des Traumenden zu deuten

<sup>133)</sup> Vgl Latte gegen Luna a a O S\_158 f

<sup>154)</sup> Die Stelle hat der Verfasser von Περὶ πρισίμων 5 (IX 500 L) fast wortlich abgeschrieben

Daß gewisse Krankheiten Angsttraume auslosen, war naturlich auch dem antiken Arzt eine bekannte Tatsache 135)

Ebenso durfte es eine medizinische Erkenntnis sein, daß Traume von Brunnen auf Blasenstorungen zuruckgefuhrt werden (90 VI 656 L) 136). Die von Blasenreizen ausgehenden Traume haben, wie wir heute wissen, immer Wasser zum Gegenstand: "Entweder es tritt eine Ueber schwemmung ein, oder man badet im Meere, in einem Flusse, einem Teiche, man fangt Fische, oder man baut Wasserleitungen 197).

Dazu gehoren auch die Traume ην δὲ ἐν τῷ ὕπνω ἐσθίειν δοκέη ή πίνειν τῶν συνήθων σιτίων ἢ πομάτων, ἔνδειαν σημαίνει τροφῆς καϊ ψυχῆς ἐπιθυμίην . (ΙΙ. διαίτης 93, 660 L). Daß der Hungrige sich essen der Durstige sich trinken sieht, erklart sich ganz natürlich als Wunschtraum 138) oder Leibreiztraum.

Doch bilden derartige Traume eine Ausnahme in unserem Traumbüchlem. Daß die meisten mit der ganz gewohnlichen Traumweisheit der damaligen Zeit in Verbindung stehen, wird uns spater noch klarer werden.

Ueber den Charakter des Traumbuches, das dem Diatetiker als Vorlage diente, laßt sich noch mancherlei ermitteln

### a) Die Gruppielung der Traume

"Nach dem Vorgang professioneller Traumdeuter scheint Ps. Hippokrates seine Traume in typische Gruppen eingeteilt zu haben" hat schon O. Hey (a. a O. 1908 S 56 f.) vermutet, und sicher mit Recht. Der Diatetiker hat trotz der Auswahl weniger Traumbeispiele die Gruppierung seiner Quelle nach inhaltlichen Gesichtspunkten beibehalten 139).

- Traume 1 Von Himmelserscheinungen (Kap 89).
  - 2. Von Gegenständen der Erde (Kap. 90)
  - 5. Von sich selbst (Kap. 91). 4. Von den Toten (Kap. 92)
  - 5. Vermischten Inhalts (Kap. 93).

Noch bei Artemidoros hat man die Nachwirkungen einer derartigen Tradition der Traumgruppierung zu erkennen. Er berichtet von einer

<sup>135)</sup> Hipp., Ἐπιδημ. IV 57 (V 196 L), Κωακαὶ προγνώσεις 34, 587 (V 720 L), Hipp. epist. 19, 5 (Hercher, ep. gr. p. 306). 136) κρήναι δὲ καὶ φρέατα περὶ τὴν κύστιν τι σημαίνει.

<sup>137)</sup> W Fischer-Defoy, Schlafen und Traumen, Stuttg, Kosmos 20 Auflage S. 65; 52 f Man sieht hier heute einfache Reiztraume als Folge einer gefüllten Harnblase.

<sup>138)</sup> L. Binswanger a a. O S. 5. Vgl. W. Fischer-Defoy a a. O. S. 53. "Auch Hunger und Durst konnen Traume verursachen. Besonders bei dei Durstempfindung im Schlafe ist es die Regel, daß sie die Traumvorstellung des Durstloschens im Gefolge hat", S. 67.

<sup>139)</sup> Die Gruppen entsprechen unserer Kapiteleinteilung, vgl. die Kapiteluberschriften Littrés

Teilung der allegorischen Traumgesichte, im Gegensatz zu den theorematischen, die der Wirklichkeit entsprechen, in funf είδη 140):

1. of totot, in denen man sich selbst handeln oder leiden sieht.

2. οί αλλότριοι, in denen man einen andern handeln oder leiden sieht.

3. τὰ κοινά, die auf Verwandte Bezug nehmen

4. τὰ δημόσια, die sich auf Hafen, Festungswerke. Marktplatze, Gym-

nasien und öffentliche Staatsgebaude beziehen

5. ὀνείρατα ποσμιπά, namlich: ἡλίου δὲ παὶ σελήνης παὶ τῶν ἄλλων άστρων ἀφανισμὸν ἢ τελείαν ἔχλειψιν, γῆς τε καὶ θαλάσσης ἀκόσμους ἀνατροπάς πάθη μεν προαγορεύειν κοσμικά, καλεισθαι δε κυρίως ονείρατα χοσμικά <sup>141</sup>).

Dem entspricht vollig die Klassifikation des Macrobius (in somn.

Scip. 3).

#### b) Die religiosen Anschauungen

Da nach dem alten Volksglauben die Traume gottgesandt waren, konnte man durch Gebete und kultische Handlungen die verhängnisvolle Vorbedeutung eines bösen Traumes beseitigen Der Diatetiker weiß dies zwar, behalt sich aber die Entscheidung vor, und er ist dazu genotigt, weil er der Ansicht ist, daß es neben den θεῖα ἐνύπνια noch solche gibt, die im Korper ihre Ursache haben: Ηερὶ μὲν οῦν τῆς πρήξιος, είτ' αποτρέπειν (δεί) είτε μή, οὐ κρίνω τὸ δὲ σῶμαξθεραπεύεσθαι συμβουλεύω (Kap. 88). Keineswegs aber bedeutet dies, daß er jene Mittel von einem naturwissenschaftlichen Standpunkt aus für wertlos halt 142). Soviel ist aus der Stelle ersichtlich, daß sich seine Vorlage einfach mit dem ἀποτρέπειν begnugt hat.

Ueber die Entsuhnungs- und Abwehrzeremonien nach bosen Traumen, wie sie das alte Traumbuch vorgeschrieben haben mag, läßt sich

aus fruher Zeit noch mancherlei feststellen 143).

Man erzahlt den Traum dem Tageslicht, ηλιος 141), wie es eine alte, volkstumliche Regel bei den Indern war, zum Sonnengott zu beten.

143) Buchsenschutz a a.O., O. Hey a a O S 37 f O Gruppe, Griech Mythol, und Religionsgesch II 1906 S. 935 A 6. — Vgl die Beispiele für somnia explaie bei den Romern. S P. C. Tromp, de Romanorum praculis, Diss Lyon 1922 S. 14 f, 146 ff. zusammenfassend sagt er (S 147) "Procurationes (sc som-

morum) vero privatae generatim fiebant mola salsa et tuie...

<sup>140)</sup> I 2 (H 5 sq.)

<sup>142)</sup> Was S Luria, wie wit noch sehen werden, nichtig beobachtet und gegen die Ansicht von O. Hey energisch verfochten hat (a a O S 1050 A. 3). - In II.δ.Kap. 87 heißt es von den Traumdeutein φυλάσσεσθαι δὲ παραινέοντες μή τι κακὸν λάβη. οἱ δ'ὧν οὐ διδάσκουσιν ὡς χρή φυλάσσεσθαι ἀλλὰ θεοίσιν εύξασθαι κελεύουσι. και το μεν εύχεσθαι άγαθόν δει δε και αὐτον συλλαμβάνοντα τοὺς θεοὺς ἐπιχαλέεσθαι.

<sup>144)</sup> Soph Elektra 424 f, schol zu dieser Stelle, Eurip Iphig Taur. 42 In Soph. El 424 f. will zwar G. Kaibel (Sophokles Elektia, S 137) veranlaßt durch die Parodie dieser Stelle bei Philemon (Athen. VII 288 d) das δείξαι Ήλίφ nicht als apotropaisches Gebet fassen. Aber dies war sicher ein volkstümlicher Brauch (Vgl H. Usener, Gotternamen 1896 S. 178). — Hinzufugen mochte ich schol zu Aisch Pers. 206, Dahnhardt S 72 . . ἀποτροπιαστήν δὲ τῶν ὀνείρων φασίν είναι τὸν ηλιον. τούτου γὰρ ἐπιλάμψαντος οἱ ὄνειροι διασχεδάζονται.

wenn man einen bosen Traum gehabt hat 145), oder man nimmt mit Wasser eine rituelle Reinigung an sich vor 146), oder opfert den unheilwehrenden Gottheiten, damit sie dem Traum die üble Voibedeutung nehmen. In fruher Zeit wird man unter diesen in erster Linie die chthonischen Machte verstanden haben. So laßt der Diatetiker bei Traumen von ominosen Himmelserscheinungen zu den ἀποτρόπαιοι, Γή καὶ πρωες, beten (Kap 89 Schl) Die durch Traume geangstigte persische Koniginmutter Atossa bereitet ein Opfer für die ἀπότροποι δαίμονες (Aisch. Pers. 200 sqq.), was entgegen der Anmerkung des Scholiasten die χθόνιοι sind, denn V 523 sq. heißt es έπειτα Γη τε καὶ φθιτοῖς δωρήματα ήξω λαβούσα πέλανον εξ οἴκων ἐμῶν 147)

Die ἀποτρόπαιοι 148) durften in dem alten Traumbuch eine große Rolle gespielt haben, da es ihre Funktion war, unheilvolle Traume abzuwenden. Am deutlichsten geht dies hervor aus Xen conviv. IV 53 οὐκοῦν, ἔφη ὁ Καλλίας,.. καὶ ἐάν τι ὄναρ ὀγαθὸν ἴδης, τοῖς ἀποτροπαίοις θύεις, Ueber diese Sitte spricht auch Platon, leg X 910 a έν τε φάσμασιν έγρηγορότας διὰ φέβους καὶ ἐν ὀνείροις, ὡς δ'αὕτως ὄψεις πολλὰς ἀπομνημονεύοντας έχάστοισί τε αὐτῶν ἄχη ποιουμένους, βωμούς καὶ ἱερὰ πάσας μὲν είχίας, πάσας δὲ χώμας ἔν τε χαθαροίς ίδουομέ ους ἐμπιμπλά αι χαὶ ἄπη τις ἔτυγε τῶν τοιούτων. Die Beispiele lassen sich noch vermehren 149)

Dem unheimlichen Zauber des Traumes konnte man sich haufig nur dadurch entziehen, daß man seine Forderungen erfullte 150)

Wovon mußte man sich nach einem Traum reinigen? Die Opfer und Suhneriten galten den Gottern, die den bosen Traum gesandt hatten, wohl in der Regel den chthonischen Machten, wie ja Suhne- und Rei-

145) Beispiele führt M. Winternitz an, Zeitschi f. d. Kunde des Morgenl 1912, 26 S 405

147) Vgl zu dem Opfer P Stengel, Opfergebrauche der Griech 1910 S 71 - Der Scholiast zu Aisch Pers 206 nennt zwar als ἀποτροπιαστὴν τῶν ὀνείρων die Sonne wie wir oben sahen

148) Der eigentliche θεὸς ἀποτρόπαιος ist sonst Apollon (vgl die Stellen bei H G Liddell-R Scott-H St Jones, a Greek-English Lexicon 1926) Dazu gehort seine Heilkraft (Pind, Pyth V 63 f)
149) Artem V 66 (H 266 24 f) Auch der durch einen Albtraum geweckte Bauer bei Herond VIII 11 ff (Crusius-Heizog 1926 ²) opfeit Vgl Heliod Aith VII 11 (B 192, 15 ff) Die Beispiele sind gesammelt Herodas the mimes and fragm., with notes by W Headlam, ed by A D Knox 1922 zu VIII 11 S 381 f
150) Vgl. wie Sokrates, von dem Traumerischeinungen verlangt hatten ὦ Σώχρατες μουσικήν ποίει καὶ ἐργάζου, den Antrieb zum Dichten begrundet

<sup>146)</sup> Aristoph ran 1339, Apoll Rh IV 461 schol Plut de superst 3 Vgl S Eitrem, Opferiutus und Voropfer der Griech und Rom 1915 S. 96 Entsprechend war Baden in Indien Suhnemittel bei bosen Traumen (Julius von Negelein, der Traumschlussel des Jagaddeva ein Beitr z ind Mantik, R G

άλλ' ένυπνίων τινῶν ἀποπειρώμενος τί λέγοι καὶ ἀφοσιούμενος εἰ ἄρα πολλάκις ταύτην την μουσικήν μοι ἐπιτάττοι ποιεῖν (Plat. Phaid 60 e) Zu dieser Stelle bemerkt Wilamowitz, Platon 1919 IS 171 A.3, sehr treffend. ". Oefter noch hatte der Traum etwas Unmogliches oder doch Uneiwunschtes verlangt, und da genuigte dann die symbolische Handlung, so daß in dem Worte "sich wieder rein machen" etwas liegt wie "eine Abschlagszahlung leisten", das liegt auch hier darin". Otto Weinreich, Antike Heilungswunder, R.G.V.V. VIII 1 S. 5 ff.

nigungszeremonien eng mit dem chthonischen Kult zusammenhingen <sup>151</sup>). Fur die Romer waren es Juppiter prodigialis, die Manen des im Traum Erschienenen oder die Penaten <sup>152</sup>). Diese Handlungen befreien von der Befleckung, die im Traum durch die Beruhrung mit dem Chthonischen erfolgt <sup>157</sup>) weiter sollen sie die üble Vorbedeutung abwenden. Man reinigt sich deshalb nicht nur nach bosen, sondern auch nach bedeutsamen Traumen <sup>154</sup>).

Der Diatetiker emphehlt, wenn eine todliche Krankheit droht, εύχεσθαι δὲ  $\Gamma_{\eta}^{\alpha}$  καὶ 'Ερμ $\eta$ , καὶ τοῖσιν ήρωσιν, bei Tiaumen von Himmelserscheinungen τοῖσι θεοῖσι εύχεσθαι, ἐπὶ μὲν τοῖσι ογαθοῖσιν 'Ηκίφ, Διὶ οὐρανίφ, Διὶ κτησίφ, 'Αθην $\tilde{\alpha}$  κτησί $\eta$ , 'Ερμ $\tilde{\eta}$ , 'Απόκλωνι, ἐπὶ δὲ τοῖσιν ἐναντίσισι τοῖσιν αποτροπαίοισι,  $\Gamma_{\eta}^{\alpha}$  καὶ  $\tilde{\eta}$ ρωσιν, ἀποτροπαία τὰ χαλεπὰ είναι πάντα  $1^{55}$ )

Diese Gotter stammen sicher aus dem alten Traumbuch. Jedenfalls ist es sehr gewagt, nach dem Vorkommen und der Auswahl derselben auf die Herkunft des Diatetikers schließen zu wollen <sup>150</sup>) Abgesehen davon wurde man, wenn man aus dem Fehlen des Asklepios einen Schluß ziehen wollte, die Art des Autors verkennen Er ist kein echter lunger des Asklepios Verbindung mit einer Aerzteschule hat er zweifellos nicht gehabt und ist wohl kein Arzt, sondern ein nicht sonderlich begabter kontaminierender Schriftsteller gewesen. Ob ihm die Inkubation, die wir weiter unten streifen werden, fremd war, wissen wir nicht; daß er sie verschweigt beweist nicht seine Unkenntnis.

Auffallig ist in dieser Gotterieihe am Schluß von Kapitel 89 die Gegenüberstellung der oberen und unteren Gotter was uns an die alten

<sup>151)</sup> E Rohde, Psyche I 1925 9,10 S 272 f

<sup>152)</sup> S P C Tromp e a O S 148

<sup>153)</sup> O Giuppe a a O S 935 Nach einem Tiaum den man für ein Werk dei Unteriidischen halt, ieinigt man sich, als wenn man mit diesen selbst in personliche Beruhiung gekommen sei"

<sup>154)</sup> Propertius, dem die Musen im Tiaum eischienen sind III [IV] 10, 13 ac primum pura somnum tibi discute lympha. Apul met XI 7 (vgl dazu die Bemerkung von Hildebiand)

<sup>155)</sup> Π διαίτ. IV 90 (VI 656 ff L). 89 (VI 652 L) H. Diels (Hipp Forsch I Hermes 45, 1910 S 150 zu Kap 89 auf S 150, 14) deutet an, daß vielleicht auch die uianischen Gotter als Tiias gefaßt waren, etwa Ἡλίψ, Διὶ ατησίψ, ᾿Απόλλωνι. Denn sowohl die attische Form (statt Αθηνοίη) als der sonst nicht nachweisbare Beinamen machen die Ἡθηνᾶ ατησίη verdachtig 'Der zuletzt genannte Anstoß soll spatei zur Sprache kommen Ich glaube nicht daß dei uisprunglich in Schlangenform gedachte und dargestellte Zeus Ktesios Anspiuch erheben kann auf Zugehorigkeit zu einer gegen die chthonischen Gotter scharf abgegrenzten Trias von uranischen — τοξείν ἀποτροπαίοισι ist mit H Diels als Glossem zu streichen

<sup>156)</sup> Wie es Fredrich (a a O S 216) tun will , Er hat diese Auswahl aus guten Grunden getroffen, leider bietet sie keine Handhabe, um seine Heimat zu bestimmen, abei bemerkenswert ist daß Asklepios und überhaupt alle Gotter mit Traumorakeln in der Reihe fehlen Das weist nach Asien, wo die Orakel schon im sechsten Jahrhundert fast verstummt sind "

smogonien erinnert, die Γή und Οὐρανός an den Anfang alles Seins llten 157). Etwas Aehnliches darf man nach der neuen Rekonstruktion , Textes durch O. Regenbogen 178) in Περί (ερῆς νούσου 1 feststellen. ch ist es nicht berechtigt, allzusehr den Gegensatz in dieser Gotterfzahlung zu betonen 158). Streng durchgefuhrt ist er nicht. Denn Her-'s wird an der andern Stelle (Kap 90) zu den chthonischen Machten und howes, gerechnet 160), kann uberhaupt nicht diesen als himmlische ettheit gegenubergestellt werden, ebensowenig, wie wir sehen wern. der Ζεύς ατήσιος.

Ueber die einzelnen Gottheiten, die hier genannt sind, ist schon von edrich und Hev Wesentliches gesagt worden 161). Nur weniges ist nzuzufügen

Warum betet man nach Traumen, die auf die Gesundheit deuten, zu vei Göttern des Erwerbes? Dies klingt widersinnig. Die Richtigkeit er These bestatigt sich, daß diese Götter alle dem alten Traumbuch ntnommen sind Denn hier waren das Träume von guter Vorbedeuing, die dem Traumenden Vermehrung seines Besitzes, Glück und eichtum, und, davon nicht zu trennen, Gesundheit voraussagten. Daß ian in einem solchen Fall zu den θεοί κτήσιοι betet, hat seinen guen Sinn.

Während die Athena Ktesia uns sonst weder literarisch noch inschriftich bekannt ist, ist der Kult des Zeus Ktesios gut bezeugt 162). Er ist er Reichtumspender, ein echter Hausgott und als solcher in Schlangenorm abgebildet, wie z B auf einer Stele aus Thespiai die Inschrift Διὸς Employüber einer großen Schlange steht. Daß in einem Land, das sich vorwiegend durch Ackerbau ernahrte, der reichtumspendende Gott hthonischen und nicht himmlischen Charakter erhielt, ist verstandlich Gruppe folgert nicht unwahrscheinlich aus den Testimonia, daß er wohl schon der altmittelgriechischen Kultur angehorte, von wo er sich 1ach Epidauros und in die Kolonien verbreitet habe. Insbesondere war

<sup>157)</sup> Pherekydes frgm. 71 B 1 In Kap 89 ist jedoch sicher nicht an diese Vorstellung zu denken Die getrennte Nennung der Gotter hangt mit der jeweiligen Bedeutung der Traume zusammen.

<sup>158)</sup> Symbola Hippocratea, Diss. Berlin 1914. Die Rekonstruktion des Textes erstreckt sich auf 1 VI 360. 9 L - 362, 3. Vgl Regenbogens Vermutung (a. a. O. S. 10): "ita enim scriptor rem disposuisse videtur, ut a dis superis inciperet (Μεγάλη Μήτηρ, Ποσειδέων), deinde ad deos inferos pergeret

Ένοδίη, Έκάτη, "Ηρωες)".
159) So O Hey, a a. O. S 38 "Hier zeigt sich deutlich die dualistische Entwicklung der religiosen Vorstellungen zu Himmel und Holle, die Spaltung in Dämonen- bzw. Götterlehre".

<sup>160)</sup> Γη und Hermes treten auch sonst miteinander als δαίμονες χθόνιοι auf (Aisch., Pers. 629 f.)

<sup>161)</sup> Fredrich a. a. O S 216 A. 1. O Hey a. a. O. S 38 f.

<sup>161)</sup> Fredrich a. a. O. S. 210 A. 1. O. ney a. a. O. S. 38 I.
162) Am eingehendsten hat über ihn gehandelt M. P. Nilsson, Schlangenstele des Zeus Ktesios, Mitteil. des archaol. Instit., athen Abt 33, 1908 S.
279 ff; ders., Griech. Feste 1906 S. 25. 401-A 5, ders, Lehrb. der Religionsgesch. II 1925 S. 321. 322; O. Gruppe a. a. O. II S. 1109 A. 4 (s. Index), vgl. E.
Käster, die Schlange in der griech. Kunst und Religion R. G. V. V. XIII 2. 1913 S. 145.

er ın Attıka heimisch 161); und damit erklart sich vielleicht auch die attische Form 'Αθηνᾶ statt 'Αθηναίη, wenn auch auffallig bleibt, daß 'Αθηνᾶ κτησία weder dort, noch sonstwo nachweisbar ist. Man darf das attische 'Αθηνᾶ und die enge Verbindung des Ζεὺς κτήσιος mit attischem Boden unter Vorbehalt als Hinweis auf die Herkunft des zugrunde liegenden Traumbuches ansehen.

Bei Isaios VIII 16 erscheint Ζεὺς κτήσιος als Geber der ὑγίεια und κτήσις ἀγαθή, da beide nach alter griechischer Anschauung einander erganzen, und er tritt damit in nahe Beziehung zu einem andern Schlangengott, Asklepios, der ja auch ein Hausgott war <sup>164</sup>), eine selbständige Rolle als Heilgott hat jener sicher nie gespielt

Hermes, dem Geber des Schlafes und der Traume <sup>165</sup>), opfert man vor dem Zubettgehen, gedenkt seiner aber auch nach einem Traum (Apoll. Rhod. IV 1755). Wahrend er in Kap 90 im Zusammenhang mit Ge und den Heroen zweifellos in dieser Eigenschaft angerufen werden soll, ist vielleicht in Kap. 89 aus der Verbindung mit den θεοὶ χτήσιοι eine Anspielung auf seine Funktion als Fruchtbarkeitsgott <sup>166</sup>) zu vermuten. Der Diatetiker hat dann die ganze Gotterreihe, weil er ihr besondere Bedeutung zuschrieb, übernommen, ohne sich über die einzelnen Gotter Gedanken zu machen. Apollon als Lichtgott gehort zu "Ηλίος und Ζεὺς οὐράνιος.

Es ist bekannt, daß besonders die Heroen als Urheber von Traumerscheinungen galten, oder einfach schlechthin die Erde, die μήτηρ δνεί-ρων 167), was sich in bestimmten Gebrauchen auswirkte 168).

Auf eine andere Spur altertumlichen Glaubens werden wir später stoßen.

<sup>163)</sup> Nach Athen weisen ihn u a sehi wahrscheinlich folgende Stellen. Isaios VIII 16 Athen. XI 473 B (wo der Historiker Antikleides von Athen angeführt wird) Suidas, s u Διὸς χώδιον (Ε Gjerstad, Arch. f. Rel. 27. 1929, 203 ff). Ciamer, Anecdot. Paiis I 167. 10 (nach J. Mewaldt kann diese Deklamation wegen p 169. 22 wohl nur auf Athen gehen, anders Aug. Bohler, Sophistae anon Protrept frgmta, Diss Straßburg, Lpzg 1930, der an Alexandria denkt).

<sup>164)</sup> Vgl die Weihung aus dem Zeustempel in Panamara B C H XII 1888. 269 No. 54 καὶ τοὶς ἐνοικιδίοις θεοῖς Διὶ Κτησίω καὶ Τύχη καὶ ᾿Ασκληπιῷ.

<sup>165)</sup> O Gruppe a a O S 932, 1337, M Ninck, die Bedeut, des Wassers im Kult und Leben der Alten, Philol, Supplbd XIV. 2, 1921 S 172 f

<sup>166)</sup> Nilsson, griech Feste S. 97 ff

<sup>167)</sup> Eur. Hecuba 70 f - δ πότνια Χθών, μελανοπτερύγων μήτερ δνείρων. Diog. Laert. VIII 1. 32

<sup>168)</sup> L Deubner, de incubatione capita quattuor 1900, S 6 "Dei, quorum in sacris fieri solebat incubatio, erant chthonii — heroes, cum terra eiusque potentiae somnia hominibus emittere crederentur, qua de causa videlicet ipsi terrae incubatum est" S Eitrem, Opferritus und Voropfer der Griechen und Romer 1915 S. 392 f

## c) Die Methode der Traumdeutung 169)

Fur die Vorlage des Diatetikers und ihn selbst <sup>170</sup>) ist ἀγαθόν das im Γraum κατὰ τρόπον γενόμενα, das καθαρόν, εὐαγές, λαμπρόν, das. was ἀσφαλῶς καὶ ἄτερ φόβου geschieht, θαλέοντα, πολύκαρπα, σύνηθες. Von ubler Vorbedeutung ist ὅταν πρὸς τὰς ἡμερινὰς πρήξιας ὑπεναντιῶται τὰ ἐνύπνια, das μέλαν, ἀμυδρόν, μὴ καθαρόν, μηδὲ διαφανές, ἄκαρπα, ἀλλόμορφα.

Es ist eine ganz naturliche Deutungsmethode, die der in Περὶ ἑβδομάδων entspricht hier deutet auf Gesundheit das Gewohnte. quando enim similis quidem quibus omnia fecerit aut patitur dicat aut adiciat (audiat Fredrich), videbis exsurgens eadem vere quae meminit, auf Krankheit incognita, terribilia, non solita.

Der Schritt zu der Erkenntnis, daß gleiche Traume je nach den Lebensumstanden und der Natur des Traumenden eine verschiedenartige Deutung erfordern, war in der Vorlage des Diatetikers noch nicht getan

Von den Traumen, die sich auf Werke und Gedanken des vergangenen Tages beziehen, sind von guter Vorbedeutung nur die, in denen es sich um gerechte Dinge, ἐν δικαιω πρήγμοτι (Kap 88), handelt <sup>171</sup>). Gerechtigkeit ist für den Verfasser das oberste Prinzip im menschlichen Leben. Eine bestimmte Weltanschauung, die positive Stellungnahme zum Gotterglauben und die Betonung einer gerechten Weltregierung. ist die Voraussetzung für seinen Standpunkt

Er glaubt an eine Offenbarung des gottlichen Willens im Traum, was ein fortwahrendes Eingreifen der Gotter in das menschliche Leben voraussetzt Zwar durften die mit starken Antithesen arbeitenden Ausfuhrungen über die μαντική im 1. Buch (12 VI 488 L) kaum sein geistiges Eigentum sein <sup>172</sup>). Dafür verraten die Kapitel des 4. Buches eigene Gedanken Hier im 87 Kapitel entspringt für ihn die Annahme von gottgesandten Traumen nicht einer philosophisch fundierten Betrachtungsweise, wie das vorhergehende Kapitel vermuten lassen konnte, sondern seiner glaubig naiven Einstellung. Bei all seinem Be-

<sup>169)</sup> Außer acht lassen mochte ich die sehr zweifelhaft anmutende Konstruktion Lurias (a a O S 1041, vgl W. Nestle, Phil Woch 1929 Sp 147 f) von den zwei Traumdeutungspilnzipien des Alteitums und nur auf Lattes treffende Kritik verweisen (a a O S 159 f)

<sup>170)</sup> Fredrich a a O S 213, S Luria a a O S. 1050, 1059

<sup>171)</sup> Vgl Stiab XVI 761. Synes, de insomn 19 Platon war der Ansicht, daß der Verbrecher anders traume als der gute Mensch Ein altes Wort besagt Wer um Johann bose traumt, der weiß von unserm Herrgott nichts mehr. Der naive Volksglaube steht also im Gegensatz zur wissenschaftlichen Beobachtung, daß man aus einem Traum nicht auf den Charakter eines Menschen schließen darf.

<sup>172)</sup> Sie stammen aus der heraklitischen Quelle, vgl. Fredrich a a O S. 117, 7 ff. W Nestle, Untersuch über die philosoph Quellen des Euripides, Philologus, Supplbd VIII S. 566. Patin, Heraklit Beispiele I S. 34, Zeller-Nestle a a. O. I 2 S 915 A. 5

ginnen vertraut er auf gottlichen Beistand <sup>173</sup>). In der Verwendung des Gebets nach Traumen gehort er zu dem Typus von Menschen, die Theo-

phrastos als δεισιδαίμονες charakterisiert.

Unter dem Einfluß der tiefgreisenden Forschungen der Medizin seiner Zeit weiß der Diatetiker, daß es Traume gibt, die rein naturwissenschaftlich zu erklaren sind, und daß den Krankheitssymptomen, die sich in ihnen verraten, nicht durch Beschwörungen und Gebete, sondern durch τὸ σῶμα θεραπεύεσθαι entgegengetreten werden muß. Darin erhebt er sich mit großem Selbstgefuhl über die alten Traumdeuter, ohne sich aber ihrem Bann entziehen zu konnen Was bei ihnen frommer Volksglaube war, ist bei ihm, der die Wissenschaft seiner Zeit kompilierte, also die Ideen des 5. Jahrhunderts in umfassender Weise kennen lernte, abstoßender Aberglaube Bei Krankheit verkundenden Traumen soll man zu den Unglück wehrenden Gottheiten beten, die diese also selbst geschickt haben, dabei predigt er, sie entstanden als ganz natürliche Folgen schlechter Diat oder sonstiger krankhafter Zustände.

In Kapitel 92 erklart der Diatetiker die Deutung des Traumes, daß es von guter Vorbedeutung sei, Tote rein und in weißen Gewändern zu sehen und von ihnen etwas Reines zu empfangen, mit dem Zusatz: ἀπὸ γὰρ τῶν ἀποθανόντων αξ τροφαὶ καὶ αὐξήσιες καὶ σπέρματα γίνονται.

Wir sind gewohnt, daß die Götter die Bedurfnisse der Menschen stillen. Dagegen wurde uns diese Anschauung in Kap. 92 in das Anfangsstadium der griechischen Religion versetzen, wie es M. P. Nilsson darstellt 174): "Den Hintergrund der griechischen Religion bilden die allgemein menschlichen Vorstellungen von den Toten, die von den Lebenden geehrt und genährt werden mussen und aus ihrem Grabe emporsteigend ihren Verwandten und ihrem Volke helfen, und von der Kraft, die alles durchdringend sowohl Gefahren bringt, vor denen man sich zu huten sucht, wie Segen, den man zu erreichen strebt" 175). Doch ist es merkwurdig, daß ein solcher Glaube an das Wirken der Toten noch in dieser Zeit — wir befinden uns am Ende des 5. Jhdts — lebendig ist. Bei Homer sind die εἴδωλα der Toten ohne korperliche und geistige Kraft: von einer Einwirkung der Seelen der Abgeschiedenen auf die Welt der Lebenden ist trotz einiger Spuren des ihnen gewidmeten Kultes keine Rede 178). Bei Hesiod sind die Menschen des goldenen Zeitalters als δαίμονες ἐπιχθόνιοι die πλουτοδόται.

<sup>173)</sup> Sein Werk schließt er ab in dem stolzen Bewußtsein, etwas Bedeutendes und Epochemachendes geleistet zu haben τούτοισι χρώμενος ὡς γέγραπται, ὑγιανεῖ τὸν βίον, καὶ εὕρηταί μοι δίαιτα. Aber demutig stellt er sich unter die gottliche Fugung und Gnade, indem er fortfahrt ὡς δυνατὸν εὑρεῖν ἄνθρωπον ἐόντα ξὸν τοῖσι θεοῖσιν.

<sup>174)</sup> Lehrb d Religionsgesch hrgb von Alfred Bertholet und Ed. Lehmann, 1925 \* II S 299

<sup>175)</sup> Vgl a a.O.S 296 "Der primitivste und massivste Glaube ist der an den wiederkehrenden Toten, der in voller Korperlichkeit aus dem Grabe emporsteigt, um Freunden zu helfen und Feinde zu schadigen, wie es die Landesheroen tun"

<sup>176)</sup> E. Rohde a. a O S 37, W F Otto, die Manen, 1923 S. 26.

Der Heroenkult, in dem der Totenkult seine Fortsetzung fand, setzt den Glauben an die Gluck und Ungluck bestimmende Macht der Totenseelen voraus Aber nur in ganz geringem Umfange wird den Heroen eine ahnliche Wirksamkeit wie hier in Kap 92 den ἀποθανόντες beigelegt. Sie sind von ihrer Ruhestatte aus wirksam in erster Linie als Schutz-, Straf- und Heilgeister, wehren Schaden ab und fugen solchen zu Doch spenden sie auch Reichtum 177), Fruchtbarkeit und Mißwachs 176) Mit der Anschauung, daß die Toten τροφαί και αὐξήσιες καί σπέρματα senden, hat das jedoch nur wenig zu tun. Dieser uralte, im Volk lebendig gebliebene Glauben an die Macht der Toten klingt bei Aischvlos wieder an 179)

In der gewaltigen Segenskraft, die in Kap. 92 dem Totengeist beigelegt wird, durfen wir eine Verbindung mit dem Glauben an die Machte der Erde als der Quelle alles Lebens sehen; die Seelen der Toten wirken als Segensgeister der mutterlichen Erde, "die alles gebiert und aus ihren Tiefen heraus den Menschen Segen spendet, die nicht nur die Saat emporsprießen laßt, sondern auch den Ehen Fruchtbarkeit gewahrt 180). Dabei erinnern wir uns, daß der Unterschied zwischen dem Kult der chthonischen Gottheiten und der Heroen und Totenseelen ein fließender ist 181)

So treten hier magische und primitive 182) Vorstellungen wieder ans Tageslicht Entweder fand der Verfasser diese Erklarung zu der Deutung des Totentraumes schon in dem Traumbuch, das sicher viele solche altertumlichen, mehr dem Volk als dem Gebildeten vertraute Anschauungen enthielt, oder, was mir wahrscheinlicher ist, stammt sie von ihm selbst, da er die Art der Auslegung des in jenem alten Buch vorgefundenen, ihm merkwurdigen Traumbildes begrunden zu mussen glaubte.

Alles in allem verbirgt sich hier eine Weltanschauung, wenn man es so bei ihm nennen kann, die mit der Aufklarung der Sophistik nichts zu tun hat und vollig unberuhrt ist von der zersetzenden Lehre eines Antiphon, in der die Einstellung aufs Sittliche, die Ueberzeugung vom Walten gottlicher Machte 183) fehlt, aber auch von der des Protagoras, der zwar die Begriffe von Sittlichkeit und Recht nicht aufgegeben

<sup>177)</sup> A Mildhhofer, Reliefs von Votivtragern, Jahrb des archaol. Inst. II 1887 S 28 f, B Haussoullier, inscriptions de Chio, Bull de corresp Hellén. III 1879 S 327, Inschrift No 22 .. Μέγωνι ήρωνι πλουτοδοτη.

<sup>178)</sup> Paus VIII 53, 3, IX 17, 4 ff, vgl Deneken, Heros, 1 Roscher, Lex. d Myth 1 2 Sp 2486, Friedrich Pfister, der Reliquienkult im Altertum, II, R G. V. V 1912 V, 2, S 515 f. zu Paus IX 17, 4 ff, Rohde a a O. I S 177 f (Zorn der Heroen als Ursache von Unfruchtbarkeit)
179) W Nestle, Griechische Religiosität S 130 f

<sup>180)</sup> Ernst Samter, die Religion der Griechen, 1914 S. 24, Aisch., Choeph

<sup>181)</sup> Vgl. Otto Kern, die Relig der Griech I 1926 S 30 "Ob die Vorstellung, daß die das Menschenleben bestimmenden und leitenden Machte in der Erde wohnen, aus dem Totenkult stammt, wird sich nie mit Sicherheit erweisen lassen Fest steht, daß sich beide Kulte stark beruhren

<sup>182)</sup> Vgl. Otto Kern a. a. O S 33. 183) K. F W. Schmidt, die neuen Funde aus des Sophisten Antiphon Schrift Περὶ ἀληθείας, Hum. Gymn. 1914 I S 11.

hat. Eine tiefere Wirkung hat die Sophistik auf den Verfasser von Περὶ διαίτης nicht ausgeubt, obgleich er an ihr nicht vorübergegangen ist.

Ein grundsatzlicher Unterschied besteht demnach zwischen Περὶ ιαδίτης IV und einem andern Traumbuch dieser Zeit, Περὶ κρίσεως δνείρων, von Antiphon dem Sophisten, in dem seine oben angedeutete Lehre, so der Gegensatz von νόμος und φύσις, eine große Rolle gespielt haben muß.

#### d) Die Traumbilder.

Wahrend man sich anfangs mit der Vermutung begnugte, der Autor habe seine Beobachtungen in Landern gemacht, die dem orientalischen Wunderglauben freien Zutritt boten ''), nahm W. Capelle '') das 89. Kapitel mit seinen meteorologisch-siderischen Traumen vor, von dem Empfinden geleitet, daß μετέωρα nur in den Traumen eines Volkes eine Rolle gespielt haben konnen, das sie in dem Glauben an ihre Vorbedeutung standig beobachtete Dies führte zu dem Ergebnis, daß in dem Kapitel, bzw in der diesem und dem Artemidoros gemeinsamen Urquelle, Niederschlage altbabylonischer Astrologie unverkennbar sind '186').

Capelles Forschungen zeigen, daß das dem Diatetiker vorliegende Traumbuch stark orientalisch beeinflußt war. Schon von vornherein ware es unwahrscheinlich, daß sich dies nur auf Kap. 89, die meteo-

rologisch-siderischen Traume, bezieht.

Ehe ich seine Untersuchungen zu Gesicht bekam, wurde ich beim Suchen von ahnlichen Traumbildern auf die indische Traumliteratur geführt, die eine große Zahl von Parallelen bietet. Da die Moglichkeit nicht ausgeschlossen werden kann, daß diese Traume z. T. auf eigener Empirie und Beobachtung berühen und unabhangig voneinander entstanden sind, ist die Abhangigkeit aus ihrer gegenseitigen Verwandtschaft im einzelnen kaum zu beweisen, konnte aber immerhin als wahrscheinlich gelten, da Entsprechendes sich sonst nicht finden laßt.

Mag man durch die Aehnlichkeit überrascht sein, so ist doch zuzugeben, daß manche dieser vergleichbaren Traume allgemein menschlichem Denken und Indern wie Griechen gelaufigen Vorstellungen entsprungen sein konnten, trotz dem tiefen Unterschied der Kulturen und Lebensverhaltnisse sind die Voraussetzungen für gleiche Traume und gleiche Deutungen gegeben.

Ein abschließendes Urteil kann ich nicht abgeben 107). Die Hereinbeziehung von Parallelmaterial auch anderer Kulturen hat zugleich

vermehren

<sup>184)</sup> O Hey a a O S 35

<sup>185)</sup> Aelteste Spuren der Astrologie b d. Griechen, Hermes 1925 S 381 ff 186) Seine Belegstellen aus altbabylonischen Texten lassen sich leicht

<sup>187)</sup> Was ich aus triftigen Grunden schon jetzt aussprechen muß Ein endgultiges Ergebnis laßt sich hier nicht gewinnen, da die Unteisuchungen über die Beziehungen zwischen Griechenland und Indien sich nicht über die ersten Anfange hinausbewegt haben und eine Beweisfühlung von enger Basis aus gefahrlich ist Vorerst ist in dieser Frage Skepsis noch durchaus am Platze Das Wort von Carl Fries (Phil Woch 1929 Sp 655), daß die Zeiten, in denen jeder Philologe vor der Insinuation indischen Einflusses auf die Griechen zuruckschrak, vorüber sind, klingt allzu optimistisch

den Zweck, der schon gefuhrten Beweis zu stutzen, daß wir es in unserem 4. Buch nicht mit empirischer Beobachtung eines Arztes, sondern ganz gewohnlicher Traumweisheit zu tun haben. Als Nichtfachmann auf dem Gebiet des Indischen vor allem muß ich mich darauf beschranken, die verwandten Traume aus dem mir zuganglichen Material 188) zusammenzustellen

Wie es in Kap. 90 auf Gesundheit deutet, wenn man im Traum etwas ἀσφαλῶς und άτερ φόβου tut (vgl. 95 VI 662, 2 L) und Artemidoros sagt φοβεῖσθαι οὐδενὶ ἀγαθόν (III 43, H 185, 15 ff.), so ist im indischen Traumaberglauben Furchtlosigkeit von guter Vorbedeutung, während Furcht schadet 189).

Weiter heißt es in diesem Kapitel προσημαίνει δὲ καὶ τάδε πρὸςὑγείην.. ὁρῆν.. τὰ δένδρεα θαλέοντα καὶ πολύκαρπα, und Artemidoros II 25 (H. 120, 8 ff.) stimmt damit überein 190). Jagaddeva sagt: "Wer einen Fruchte tragenden oder blühenden Baum sieht, erlangt infolgedessen, wenn er Früchte tragt, alsbald das Erwunschte, wenn er schon blüht, den hochsten Reichtum" (I 102, Negelein 108) Die ungeheure Anzahl ahnlicher Traumbilder in den indischen Traumbüchern 191), wo meistens spezielle Baume genannt sind, weist auf echt indische Anschauungen.

188) Vieles ist noch gar nicht übersetzt. Ueber die benutzten indischen Schriften ware folgendes vorauszuschicken. Jagaddeva hat seinen Traumschlussel etwa in der zweiten Halfte des 12. Jahrhunderts nach Christi verfaßt. (M. Winternitz, Geschichte dei indischen Literatur III, Lit. d. Ostens IX, S. 572). Doch scheint das Material, auf dem er fußt, weit alter zu sein Seine Traume zeigen oft auffallige Uebereinstimmung mit alten Marchenmotiven, manches schopfte er aus der Medizin, die zwar griechische Lehren aufgenommen hatte, aber doch ihren Ursprung auf heimischem Boden hat (Winternitz a. a. O. III. S. 554). Winternitz vermutet, daß Jaggadeva auf den Jaina Kalpasûtra des Bhadrabâhu zurückgeht (Zeitschr. f. die Kunde des Morgenl 1912, 26. S. 406). Immerhin ist es unsicher, ob alle drei Texte des Kalpas, den Bhadrabâhu zum Verfasser haben (Winternitz, Gesch. d. ind. Lit. II. S. 309 f.). Er soll der 6. Thera nach Mahavira gewesen und 170. Jahre nach dessen Nirvana gestorben sein, Mah aber war Zeitgenosse des Buddha und ist vielleicht 484. v. Chr. gestorben (Literatur angegeben von Wintern. II. 289. A. 1).

Die Parisistas des Atharvaveda geben das alteste Material in sehr korrupter Form und haben bis zu den spatesten Zeiten Wandlungen und Einschube erfahren (J v Negelein, die Wahrz des Himmels in der ind Mantik, A.f.R 1926, 26, 3/4 S. 242). Der Adbhutasâgara stammt aus dem Jahre 1168 n. Chr.

189) Traumschlussel des Jagaddeva I 46, ed. Julius von Negelein (der Traumschl des J, ein Betrag z. ind Mantik. R.G.V.V XI 4, 1912) 59, l 81, N. 88, I 52, N. 63, I 113, N. 117, weitere Beispiele bei Negelein a. a. O. S. 117, 389.

190) Man muß sich bei dem Vergleich bewußt sein, daß in den indischen Traumbuchern wie im Traumbuch des Artemidoros die Deutungen allgemein, in Περί διαίτης IV auf den korperlichen Zustand bezogen gegeben wurden

191) Atharvaparısısta 68 2 20, Negelein 108; Jagaddeva I 39, N 54, I 139 fl., N. 146 ff., I 143 ff., N 152 ff; weitere Beispiele bei Negel. S. 54; 93, 261 f

Dagegen ist der Organismus geschadigt, wenn die Baume unfruchtbar sınd und sie ihre Blatter verlieren τυλοββοούντα. Das Gleiche ist fur Jagaddeva (II 121, N. 541 f ) von ubler Vorbedeutung ... (Wenn) ein Baum, der Zweige tragt, plotzlich unfruchtbar wird, oder (wenn) ein Busch seine Blatter fallen laßt . (so) bringt (er), wenn er auch (an sich) gluckbringend ist, doch dem Menschen Unheil "Besonders der Verlust von Fruchten ist verderblich 192).

Ein Zeichen von Gesundheit ist δρήν ποταμούς βέοντας. ὅδατι καθαρῷ μήτε πλέονι μήτε ελάσσονι τοῦ προσήχοντος, dagegen μή χαθαροί.. ρέοντες ταραχήν σημαίνουσι 193) Bei den Indern gilt der Anblick von klarem Wasser, eines klaren Teiches als gutes Omen 194), dagegen bedeutet ver-

unreinigtes Wasser (97) und ein trockenes Flußbett (196) Ungluck

θάλασσα ταρασσομένη weist auf eine Krankheit des Unterleibs (vgl. Artemid. II 27 (H 122, 20), II 38 (H 143) 197). Nach Parāśara ın Adbhutasägara 503 (N 512) erfolgt bei der Erschütterung des Ozeans Erschütterung (soziale Wirrnis).

Darauf folgt das Erdbeben als Omen Γη πινευμένη θεωμένη η ολκίη ύγιαίνοντι μὲν ἀνδρὶ ἀσθενείην σημαίνει, νοσεύντι δὲ ὑγείην καὶ μετακίνησιν τοῦ ὁπάργοντος (90 VI 656, 4 f. L) 185). Im Traumschlussel des Jagaddeva (N. 512) ist wie in den babylonischen Texten 199) das Erdbeben

ominos; ferner wenn Palaste, Mauern usw. erzittern 200).

Ueberschwemmung der Erde durch irgendwelches Wasser oder Meer deutet auf Krankheit (90 VI 656, 10 f. L). Ebenso ist im indischen Traumglauben die schadigende Ueberschwemmung von schlimmer Vorbedeutung, so im Traumschlüssel des Jagaddeva (Π.144, N. 562). "Wer im Traum das Festland von plotzlich auftretenden Wassern überschwemmt sieht, erleidet sicherlich Erkrankung, korperliche Frschlaffung und Geldverlust 201) Den ποταμοί μή κατά τρόπον γινόμενοι (90 VI 654 L) entspricht in den indischen Traumbuchern das Ruckwärtsfließen der Flusse 202).

Nicht gut ist, wenn man in einem Teiche, im Meere oder in einem Flusse zu tauchen glaubt (vgl. Artem II 27 (H. 122, 18; 26) 263), denn es

<sup>192)</sup> Negelein a a O. S 262, (235 331 f). Jagaddeva II 35, N 231.

<sup>193))</sup> Vgl. Artemid II 27 (H 122, 6), H Lewy Zu dem Traumbuche des Artemidoros, Rh. Mus 1893, 48 S 414

<sup>194)</sup> Atharvaparisista 68 2 20

<sup>195)</sup> Negelein a a O S 363, 386

<sup>196)</sup> Adbhutasâgara S 507, N 73

<sup>197)</sup> M. Ninck a a O. S 23, 24, 48, 99

<sup>198)</sup> Artem II 41 (Η 146, 24 ff ) Γη αινουμένη τὰ πράγματα ασὶ τὸν βίον τοῦ ιδόντος κινηθήσεσθαι σημαίνει. Achmes oneirocut ρμε' (Drext 99, 14 ff) Vgl Thuc II 8, Xen Hell III, 2, 24

<sup>199)</sup> Bruno Meißner, Babylonien und Assyrien, Kulturgesch Bibl. 4, 1925 II S 259.

<sup>200)</sup> Atharvaparısısta 71, 2 2, vgl Negelein a. a O S 354 f

<sup>201)</sup> Vgl Negelein a a O S 47. •361 362, 364

<sup>202)</sup> Beispiele und Literaturangabe bei Negelein a. a. O. S. 363

<sup>203)</sup> H. Lewy a. a. O S 405

weist auf ύπερβολην ύγρασίης (90 VI 658 L). Jagaddeva sagt (1 9. N 10) ... Wer das schleimige Temperament hat, ergotzt sich im Traume wieder und wieder im klaren Wasser. "Gute Vorbedeutung hat das Traumbild in demselben Traumschlussel (I 82, N 90) "Wer mit Gattin und Verwandten in einem ruhigen Wasser badet, es beruhrt oder darin untertaucht, bei dem nimmt Geld und Gut zu"204)

Gut 1st. 1m Traum mit weißen Gewandern und sehr schonem Schuhwerk bekleidet zu sein (91 VI 658 L) Im indischen Traumglauben sind schone und weiße Kleider von guter Vorbedeutung 205) ...Wer im Traum weiße Kleider tragt . , erfahrt uberall gegenwartiges Gluck" (Jagaddeva I 70, N 76 f). Auch die Schuhe spielen hier eine nicht geringe Rolle 206) Die Bedeutung des reinen und weißen Gewandes im Kult und Zauber war in beiden Kulturen gleich groß

Ominos ist ő τι δ'ὰν ἔη μετζον τῶν μελέων ἢ ἔλασσον (91 VI 658 L) Den Indern bringt monströse Vermehrung von Gliedmaßen teils Gluck, teils Ungluck 207) Jagaddeva lehrt. "Wessen Körper samt seinen Gliedern und Nebengliedern mit Ausnahme von Nägeln und Haaren zunimmt. — einem solchen Menschen folgt die Gottin des Gluckes wie ihrem Geliebten "

Schwarze Erscheinungen weisen mehr auf Krankheit und Gefahr hin 208)" (91 VI 658 L); vgl 90 (VI 656 L), 92 (VI 658 L); Artemid. IV 55 (H 224, 4 ff), II 5 (H 86, 18 ff) So bedeutet auch im indischen Traumglauben alles Schwarze Ungluck 209)

Kap 92 enthalt, wie wir schon sahen, die Totentraume "Tote rein und in weißen Gewändern zu sehen, ist gut "Den Indern bringt der Leichnam Gluck 210)

"Auf der andern Seite ist es kein gutes Omen, Tote nackt, mit schwarzen Kleidern und in unreinem Zustande . . . zu sehen." Daß die Nacktheit mit dem Unreinsein gleichbedeutend ist und für ominos gehalten wird, scheint mir ungriechisch zu sein und auf fremde Anschauungen zu deuten 211) Im indischen Traumglauben bedeutet die

<sup>204)</sup> Vgl Iagaddeva I 128 N 136 I 63 N 71
205) Iagaddeva I 75 N 84 I 93 N 99 vgl Pischel. Zeitschr d deutschmorgenland Gesellsch 40, 1886 S 116 ff Negelein a a O S 46, 77, 99 Nach Artemid IV 33 (H 224 4 ff) haben die weißen Kleider eine gute, nach II 3 (H 86, 6 ff) eine unbei O S 474 ff 4 ff)

<sup>206)</sup> Negelein a a O S 174 ff 198

<sup>207)</sup> Atharvapar 72 6 2-5, vgl Negelein a a O S. 65 ff

<sup>207)</sup> Atharvapar 72 6 2—5. vgl Negelein a a O S. 65 ff 208) Der scharfe Gegensatz zwischen Weiß und Schwarz entspricht allgemein menschlichen Vorstellungen (vgl für die Gliechen u. a. Th. Wachter, Reinheitsvorschriften im griech Kult, R G V V IX 1910 S 16 17 A 2. 73, E. Fehrle, die kultische Keuschheit im Altert, R G V V VI S. 70 A 2, Leo Weber, Androgeos A f R 23, 1925. S 245, 247 f) 209) Atharvap 68 2 48 Svapnakintämani I, 150, Pischel a a O S 114 Jagadd I 150, N 160, vgl Negelein S 163 266 ff 270 f, Pischel S 114 ff 210) Jagadd I 116, N 123. vgl Negelein S XIV, 123 f, 236, das Erscheinen der Toten in schonen Kleidern Negelein S XVI.

<sup>211)</sup> Wenn auch beim Annahern des Todes der Kopf verhullt wurde, so ist es doch ungewiß, ob das Gebot bestand, den Toten zu bedecken, um Verunreinigung durch den Anblick zu verhindern (Th. Wachter a. a.O. S. 45 A.2) Immerhin scheint auch im alten Griechenland der Leichnam im allgemeinen unverhullt zu Grabe getragen worden zu sein, was B Schmidt (Totengebrau-

bloße Nacktheit Ungluck "Der Anblick", von Menschen, die splitternackt gehen, . . . von Kranken und Armseligen im Traume bringt Unheil" sagt Jagaddeva 212). Ganz entsprechend sind Manner mit schwarzen Kleidern als Traumerscheinungen ominos 213). Korperschmutz bringt Krankheit; schmutzige Kleider bringen Ungluck 214), und überhaupt jedes schmutzige Aussehen ist ominos ...Wenn ein Mann schmutzige Gewander, lange Nagel, einen langen Bart tragt, wenn er splitternackt geht . .. so bedeutet dies in der Regel den Tod" (Jagaddeva II 75, 279 N.). Wie in Περί ἐνυπνίων wird Nacktheit und Unreinigkeit einander gleichgesetzt

Die Gleichheit der Traume, in denen man zu essen vermeint, ist naturlich zufallig. Zuerst erwahnt der Diatetiker das Fleisch (93 VI 660 L): πρέα δὲ τὰ μὲν ἰσγυρότατα ἐνδείας ὑπερβολήν, τὰ δὲ ἀσθενέστερα ที่ธรอง (sc. ธทุนณ์งะเ) Für den indischen Traumdeuter bedeutet Fleisch als solches Gluck und der Genuß desselben bringt Gutes 215), so für Jagaddeva (I 56, N 50 f): "Wer frisches Fleisch genießt, anblickt oder empfangt . . ., nimmt an Vermögen zu" So gilt in Περί διαίτης IV als gutes Zeichen, im Traum zu essen, wie auch essen zu sehen, bei den Indern weissagt der Genuß von Speisen im allgemeinen Gutes <sup>216</sup>).

"Ebenfalls gut ist, Brot mit Kase und Honig im Schlafe zu essen" (93 VI 660 L, vgl Artemid. I 72, H. 65, 12 ff). Im indischen Traumglauben bringt Getreide 217) Gluck, ebenso der Anblick von süßer und saurer Milch, Butter und Honig 218) Doch gilt Genuß von Honig auch als verhängnisvoll<sup>219</sup>)

Folgende Traumbilder und ihre Deutung entsprechen gleichen Anschauungen beider Volker 220), ohne aber die Moglichkeit der Entlehnung auszuschließen: ὕδωρ δὲ καθαρὸν πινόμενον ἀγαθόν· τὰ δὲ ὅλλα πάντα βλάπτει (93 VI 660L) Fur die Inder ist das Wasser und sein ganzes Gebiet von guter Vorbedeutung 221), wer aus Meeren oder Flussen

che und Graberkultus im heutigen Griechenland, A. f. R. 1926, 24 S. 305 A. 4) daraus erschließt, daß zwei Bestattungsgesetze (der Phratrie der Labvaden in Delphi und der Stadt Julis auf Keos Dittenberger, Sylloge <sup>2</sup> II No. 438, 145 und 877, 11) ausdrucklich das Gegenteil gebieten. — Daß Tote in weißen Kleidern gluckbringend sind ist verstandlich ) ευκός und καθαρός entsprechen sich, der Tote wird meist in weiße Gewander gekleidet (Wachter a a O. S 16 A. 1, 44 A 2) Schwarz ist die Farbe der Unreinheit, der Unterirdischen und Toten

<sup>212)</sup> II 93, N 311 Susruta 1. 29 S 107, 11, Pischel 117, vgl Negelein S 269 ff, 297

<sup>213)</sup> Jagaddeva I 62 und 63, N 226 f. vgl Pischel S. 117 f. Negelein S 266 f 214) Jagaddeva II 51, N 242. vgl Negelein S 279 f 322 f 215) Beispiele bei Negelein a. a. O S 48, 52, 226

<sup>216)</sup> Negelein a a. O. S 68 f.

<sup>217)</sup> Jagaddeva I 125, N 134, Atharvap 68 2 16, N 93, vgl Negelein S 93: 103.

<sup>218)</sup> Negelein a. a. O. S. 104, 326 ff 219) Negelein a a. O S. 259, 325 ff

<sup>220)</sup> Vgl. M. Ninck a a. O. A few dreams and their interpretations among the Natives of Bombay, J. Anthrop Soc Bombay vol. VII 135 ff 221) Negelein a a. O S. 46 ff, 64, 86. 96

trinkt, wird Glück haben 222). Dagegen ist unsauberes Trinkwasser ominos 223).

Auf eine Storung im Organismus deutet es, wenn man im Traum Kampfe zu bestehen hat, von einem andern gestochen oder gefesselt wird, όκόσα δὲ ἡ μάχεται ἢ κεντέεται ἢ ξυνδέετσι ὑπ'ἄλλου (93 VI 660. 18 ff L, vgl. 71, 610, 8 ff. L). Im indischen Traumglauben bedeutet es Unglick, wenn jemand von einem andern besiegt oder bedrangt wird 224); so ist überhaupt Kampf, Gefangenschaft und Niederlage ominos 225). Doch findet sich auch das Gegenteil, daß Fesselung wie in Περί διαίτης IV Gluck bedeutet, ebenso die Totung des Traumers durch Feinde 226). Im Traumschlussel des Jagaddeva heißt es z. B. (I 42, N. 55 f): "Wer im Zank oder Streit mit Frauen oder Feinden eine Niederlage erfahrt, diesem werden Provinzen oder Frauen zuteil, und er erlangt Geld und Gut."

παίεσθαι und ahnliches spielt auch sonst in der antiken Traumliteratur eine Rolle, gewöhnlich als gutes Omen 227).

Wester wird in Περί διαίτης IV 93 (VI 662 L) gesagt: "Das Ueberschreiten von Flussen 228), ferner Hopliten und Feinde und Ungeheuer in wunderlicher Gestalt 229) weisen auf Krankheit und Delirium hin " Den Indern bringt es Gluck, wenn sie vom Ueberschreiten von Flussen, Teichen und Meeren traumen 230), der bloße Anblick von Feinden ist verhängnisvoll 231)

Ebenso sind fur den Diatetiker Irrfahrten und schwierige Aufstiege das Zeichen eines krankhaften Zustandes des Träumenden (93 VI 662, 1 f.) 232) Wie hier widerfahrt nach Atharvaparisista 68. 5 11 (N. 262) Ungluck dem, der einen schwierigen Weg geht. Das Besteigen von Haus, Bergspitze, Baum und anderen Dingen findet sich haufig in den Sanskrit-Texten 233), bedeutet aber meist Gluck, falls es sich nicht um ominose Dinge handelt.

223) Negelein a a O S 47

Flustibergangs).

229) Artemid. II 44 (H. 147, 24 ff), IV 47 (H. 228, 16 ff), Plut de superst 3, 165 E.

230) Jagadd. I 33, N. 48 f, I 90, N 96, vgl. Negelein a a O S. 47, 49, 96 f.

231) Atharvap. 68. 2. 47, N. 55.

<sup>222)</sup> Jagaddeva I 90, 96 N , I 53, 63 f N., I 79, 86 N

<sup>223)</sup> Negelein a a O S 47
224) Negelein a. a O S 56
225) Negelein a a O S. 366 ff, 389.
226) Jagaddeva I 61, N 69 vgl. 389. Atharvap 68 1 26, N 56
227) Artemid II 48, 51 (H 176, 22 ff), III 60 (H 192, 8 ff) (vgl. H Lewy, zu dem Traumb des Artemid, Rh Mus 48, 1893 S 403 f), Herond VIII 59 f (vgl R Herzog, der Traum des Herondas, Philol 79, S 415), Xen anab. IV 3, 8 Ξενοφῶν δ'ὄναρ είδεν εν πέδαις δεδέσθαι (die gute Vorbedeutung dieses Traumes ist aber in der widernaturlichen Befreiung be-grundet), Traum des Nektembes Ulrich Wilcken, Urk. d Ptolemaerzeit I 1927 S. 365 No. 79, 6 ff.
228) Artemid II 27 (H. 122, 22 ff), Cic. de divin I 28, 58 (Traum eines

<sup>232)</sup> Vgl. zu den Irrfahrten, πλάνοι, den Traum des Cicero, der ihm die Befreiung aus der Verbannung ankundigt (de divin I 28, 59) visum tibi esse, cum in locis solis maestus errares

<sup>233)</sup> H Lewy a. a O. S 406 A. 1, Negelein a a. O. S 244 f.

Aber auch für die meteorologischen und siderischen Träume, in denen Capelle babylonisches Ideengut ermittelte, finden sich Analogien

ım ındısdıen Traumglauben.

Für den Verfasser von Περί διαίτης und Jagaddeva 234) ist es günstig, wenn sich die Himmelskorper dem Traumenden so darstellen, wie er sie im wachenden Zustande sah. Der Himmel und die Gestirne haben im Traum gesehen in Περί διαίτης 89 (VI 644, 12 ff. L) nur gute Vorbedeutung, wenn sie καθαρά. εὐαγέα und κατὰ τρόπον δρεόμενα sind 235), in den indischen Traumbuchern, wenn sie keine Verfarbungen zeigen (Negelein a. a O. S 186), nicht ihren Glanz verlieren (ders. S. 179) und nicht sonstige Unregelmaßigkeiten aufweisen

Wie es fur den Diatetiker (89 VI 644, 19ff) auf Krankheit deutet, wenn Sonne. Mond oder Sterne zu erloschen (σβέννυσθαι), einen Schaden zu nehmen (βλάπτεσθαι), zu verschwinden (ἀφανίζεσθαι) 236) oder ın ıhrem Kreislauf gehemmt zu werden scheinen, so lehrt Tagaddeva (II 12, N 179): "Wer da sieht, wie die Scheiben von Sonne und Mond verletzt 237) werden, sich verfarben oder herabfallen, hat in fünf Tagen den Tod zu erwarten" 338). Fur denselben Traumdeuter bringt Verfinsterung von Sonne und Mond Augenkrankheit (II 12, N 179). Von großter Bedeutung war sie fur die Babylonier 239).

Wenn im Traum ein Stern schwarz, schwach (άμυδρόν) und nach dem Sonnenuntergang bewegt erscheint, bedeutet es für den Diatetiker Krankheit, umgekehrt Gesundheit, wenn er klar und leuchtend ist und

sich nach dem Sonnenaufgang hinbewegt 240).

Wie beim Vogelflug ist für die Deutung des Traumes die Richtung nach der etwas geschieht, von Wichtigkeit Derartige Traume findet man in griechisch-agyptischer und indischer Literatur in großerer Zahl Im Traum des κάτοχος Ptolemaios im Sarapeum zu Memphis heißt es 78, 1 ff· ὅμη[ν με ἐν Μέμφει] βατίζειν με ἀπὸ λειβὸς ἔως ἀ[πηλ]ιώτου; 78,5: ἄνθρωπος ἀπὸ λιβός μου ἐζργόμενός μου; 78, 52 f : καὶ γραῦζς) μοι

234) Gluck bringen Sterne und ein sternklarer Himmel (Atharvap. 68. 2.

236) Pindar und seine Welt waren im Jahr 463 noch weit davon entfernt, sich eine Sonnenfinsternis, wie es die ionische Physik schon langst tat, naturlich zu erklaren (Paian IX) Nikias hat bekanntlich 50 Jahre spater durch sein Zogern wegen einer Mondfinsternis namenloses Unheil verschuldet (Thuc

VII 50, Plut Nik 23)

<sup>235)</sup> Vgl Cic de div I 57, 130 Etenim Ceos accepimus ortum Caniculae diligenter quotannis solere servare conjecturamque capere, ut scribit Ponticus Heraclides, salubrisne an pestilens annus futurus sit Nam si obscurior et quasi caliginosa stella extiterit, pingue et concretum esse caelum. ut eius adspiratio gravis et pestilens futura sit, sin inlustris et perlucida stella apparuerit, significari caelum esse tenue purumque et propterea salubre

<sup>237)</sup> Dies wird haufig in den indischen Traumbuchern erwahnt (Negelein

<sup>238)</sup> Vgl Jagaddeva II 96, N 377.
239) Bruno Meißner a a O II S 249 f. 252 f
240) Vgl. Artemid II 36 (H. 133 f), Accius bei Cic de div I 22, 44 f: . . in caelo contueri maximum ac / mirficum facinus dextrorsum orbem flammeum / radiatum solis liquier cursu novo Die Deutung lautet . Nam quod ad dexteram / cepit cursum ab laeva signum praepotens pulcherrume / auguratum est rem Romanam publicam summam fore.

παρε [1] μάθητο καὶ ὅχλος ἀπὸ βορρᾶ μου καὶ ἄπὸ πηλιότης (vgl. 77 Π 24 f, Wilck S 555). Ein Beispiel aus dem Traumschlussel des Jagaddeva (I 56, N 65) lautet: "Wer auf einem von Buffeln oder Rindern gezogenen Wagen sitzend nach Norden oder Osten zu zieht und dann (sofort) erwacht, erlangt sicherlich Reichtum". Daß der Zug nach Nordosten Gluck bedeutet, kennt schon der Veda, dagegen bringt der Zug nach Suden Unheil 241) Die Gotter haben im Norden, die Menschen im Osten ihre Glucksgegend (Negelein a a. O S 65)

Der Glaube, daß der Osten die gluckbringende Seite ist, beschränkt sich naturlicherweise nicht auf einzelne Volker. Der babylonische Beschworer richtet seine Augen nach Sonnenaufgang <sup>242</sup>), der Zeichendeuter beobachtet, ob es im Osten oder Westen blitzt, für den Verfasser der hippokratischen Schrift Περὶ ἀέρων δδάτων τόπων besitzen die Quellen, die gegen Sonnenaufgang fließen, heilwirkende Kraft <sup>243</sup>), wie überhaupt der Grieche vom Osten her das Gluck holte <sup>244</sup>).

Als gutes Omen gilt in Περί διαίτης 89 (VI 650 f. L), wenn man bei heiterem Himmel, ἐν εὐδίη, einen Regen mit mildem Wasser fallen zu sehen glaubt, ohne daß ein gewaltiger Regenguß und Sturm entsteht; auf Krankheit deutet es hingegen, wenn es heftig regnet, Unwetter und Sturm herrscht und das Wasser unrein ist Im indischen Traumaberglauben sind unzeitige Gewitter und Regenfalle ominos <sup>245</sup>).

θάλασσα ταρασσομένη und Erdbeben, γῆ κινευμένη, wird, wie wir schon sahen. erst im nachsten Kapitel behandelt, was Capelle (a. a. O. S. 386

A 1) entgangen ist

Solchen Träumen mussen wir die Tatsache gegenüberstellen, daß die Griechen atmosphärischen Erscheinungen nur geringe Bedeutung zuschrieben und in ihrem Prodigienwesen deshalb dieselben eine verhältnismäßig sehr untergeordnete Rolle spielten, nur wenige Beispiele von der Vorbedeutung der Gewittererscheinungen, der Blitze aus heiterem oder bewölktem Himmel, des Meteors, Regenbogens, plotzlichen Schneefalls und Erdbebens lassen sich anführen 246). Das Gegenteil gilt für die Babylonier und Assyrer 247) Es ist ein sonderbares Bild, wie der mit der aufgeklärten Naturwissenschaft und Philosophie sonst wohl vertraute Diatetiker weitab von jeglicher naturlichen Erklärung der

<sup>241)</sup> Negelein a a O S 278, vgl S. 143 die Richtung des Regenbogens.

<sup>242)</sup> H Zimmern, Beitrage zur Kenntnis d babyl Religion 1901, Babyl. Bibl XII, S 141 II 7, 147 I 4

<sup>243))</sup> CMGI 1 Hbg S 61, 16 ff. (= Athen dipnosoph II 46 d) vgl M Ninck a a O S 19, 43 A 2

<sup>244)</sup> O Thulin, die etrusk. Disziplin I Goteborgs Hogskolas Arsskrift XI 1905 S IX — Der Osten und die rechte Seite sind oft identisch (Franz Boll, Sphaera 1903 S. 384 A)

<sup>245)</sup> Negelein, a a O S 21, notierte eine Reihe Beispiele aus dem Atharvaparisista.

<sup>246)</sup> Karl Steinhauser, der Prodigienglaube und das Prodigienwesen der Griechen, Diss. Tub 1911, S $\,26$ ff , vgl. Thulin a. a $\,O$ S $\,VIII$ f.

<sup>247)</sup> Atmospharische Omina bei den Babyloniern und Assyrern Arthur Ungnad, die Deutung der Zukunft bei den Babyl. und Assyr, der Alte Orient X 3, 1909 S. 27, B. Meißner a. a. O S. 257 ff.

Vorgange am Himmel kritiklos in der Sphare astrologischen Aberglau-

bens versinkt, aus der seine Vorlage stammt.

Da wir wissen, daß Artemidoros einen Teil seiner Traumbilder letzten Endes derselben Quelle verdankt, der der Diatetiker die eben besprochenen Traume, zum mindesten den größten Teil derselben, entnahm, mussen wir darauf gefaßt sein, bei jenem noch weitere zu finden, die indischem Traumglauben entsprechen Tatsachlich sind dies eine ganze Reihe, wie schon Negelein (a. a. O. S. XXI A. 1) aufgefallen ist, doch brauchen sie nicht alle in jener alten Quelle gestanden haben

So bezeichnet Artemidoros Gewachse mit scharfen und stachlichen Spitzen als ominös, deutet das Eindringen von Ameisen in die Ohren als Todesbotschaft, halt das Essen des eigenen Kotes, das Baden im klaren Wasser, das Tragen von Juwelen und den Anblick von Blumen, die zur rechten Zeit entstanden sind, für gluckbringend und nennt das Reiten eines Elefanten als gutes Omen nur für Indien, was alles seine genauen Parallelen in der indischen Traumliteratur hat 248)

Es ist bemerkenswert, daß das Traummaterial, in dem Artemidoros mit dem babvlonischen Talmud übereinstimmt <sup>249</sup>), abgesehen von ganz geringen Anklangen keine Verwandtschaft zeigt mit dem, worin sich der Diatetiker und Artemidoros entsprechen; und gerade hierin laßt sich eine Verbindung mit babylonischer Astrologie sowie mit indischem Traumgut herstellen.

Wie schon zu Beginn der Vergleiche erwähnt, mussen wir auf ein abschließendes Urteil verzichten Die großte Schwierigkeit für die Beurteilung der Uebereinstimmungen liegt darin, daß die Uebernahme nicht einseitig ist es liegt zweifellos gegenseitige Befruchtung vor Beide. Griechen und Inder, haben in ihren Traumbildern und -deutungsspekulationen Motive und Elemente verwertet, deren Wurzeln nicht im eigenen Boden zu suchen sind. So laßt sich nicht ohne weiteres feststellen, inwieweit diese indischen Traumbucher, die wir herangezogen haben, ursprüngliche und bodenstandige Gedanken enthalten. Beispielsweise ist die Beeinflussung durch semitisches Ideengut eine unabweisbare Tatsache 250): die astrologischen Vorstellungen verdanken sie

<sup>248)</sup> Um nur aus dem Traumschlussel des Jagaddeva kurz das Entsprechende anzufuhren Trockene saftlose stachlige Gewachse bedeuten immer Unheil (II 34 f N 231. vgl Negelein S 261) ebenso Ameisen (II 17 N 207 II 36. N. 232) Gluck hat. der Kot zu essen wunscht (I 34, N 49) oder Urin genießt (I 37. N 52) in klaren und stehenden Gewassern badet (I 82, N 90. 128 N 136) Juwelen sieht oder erlangt (I 95, N 101) nur die zur rechten Zeit entstandene Blume bringt Gluck (II 59, N 261 I 76 N 84) Flefanten zu sehen oder zu besteigen, ist ein gutes Omen (I 94. N 99 f vgl S 161). — Wahrend Negelein in seiner Ausgabe des Jagaddeva hier einen mehr als bloß zufalligen Anklang an indische Ideen" sah, ist er in einem spateren Aufsatz (Zur Herkunft und Wander, des ind Traumaberglaub Zeitschr d Ver. f Volkskunde 26. 1916, S 254 f) anscheinend geneigt hier zufallige Analogien zu finden wahrend er wieder in einigen anderen Fallen einen , zweifellos nicht zufalligen" Parallelismus erkennt und an die Vermittlung der Semiten glaubt.

<sup>249)</sup> H. Lewy a a O S. 398 ff

<sup>250)</sup> Negelein, der Traumschlussel S XXII A 1. ders., Herkunft und Wanderung. S 254

wohl zum größten Teil den Chaldäern. Auch griechisches Wissen drang in den fernen Osten, dem indischen Traumglauben lieferte die Medizin einen wichtigen Einschlag und diese soll bestimmte Lehren von der griechischen Medizin übernommen haben <sup>251</sup>).

Ohne voreilige Schlusse ziehen zu wollen, halte ich es immerhin für währscheinlich, daß der Nachweis von orientalischem Ideengut in Hest dialitie IV, bzw. in seiner Quelle, sich von breiterer Basis aus als nur von Kap 89 führen laßt. Der Verfasser dieses alten, uns unbekannten Traumbuches, das der Diatetiker benutzte, war nicht nur mit der babv-sonischen Astrologie, sondern auch der Traumdeutungskunst des fernen Ostens vertraut und entlehnte von dorther einen Teil seiner Traumbeispiele, die meisten vielleicht nicht einmal mehr direkt, da er sicher uralte Ueberlieferungen ausbeuten konnte.

Nur kurz ist in diesem Zusammenhang an sichere Spuren einer fruhen Fühlungnahme des Westens mit dem Osten zu erinnern 252); beschränken möchte ich mich dabei auf Medizin und Handel.

Eine um wenige Jahrzehnte altere Schrift des hippokratischen Korpus, Περὶ ἐβδομάδων, laßt direkte Benutzung einer Schrift des Avesta erkennen 253). Aus dem Umstand, daß auch in Περὶ διαίτης in ahnlicher Weise die Analogie zwischen Mikrokosmos und Makrokosmos hereinspielt 254), mochte ich bei der Unsicherheit, die hier noch herrscht, keine Folgerungen ziehen.

Ueberhaupt setzt man die knidische Aerzteschule, mit der der Verfasser von Περὶ ἐβδομάδων offenbar Berührung hatte — ob, wie man heute z. T. annimmt, auch der von Περὶ διαίτης, wollen wir erst nachher untersuchen — in Beziehung zum Orient 255), wenn wir uns auch in der Hauptsache damit zufrieden geben mussen, zu wissen, daß griechische Aerzte am persischen Hofe lebten Was sie dort lernten, bleibt

252) Von der neuesten Literatur zu dieser Frage nenne ich W Nestle, Der Orient und die griechische Philosophie bis auf Aristoteles, Festschrift zur Funfzigiahrfeier des Karlsgymnasiums in Stuttgart 1931, S 118 ff

<sup>251)</sup> Ders, Traumschl . S XV ders, Herkunft S 25 ff. A. Gotze, Pers Weish in griech Gewande, Zeitschr f Indologie und Iranist., II 1923 S 85 f

<sup>253)</sup> Der Nachweis von Albrecht Gotze (a a O S 59 ff 167 ff.) scheint mir gegluckt zu sein Er hat Zustimmung gefunden von W Capelle (a a O S 373. 380) und R Reitzenstein (Stud zum antiken Synkretism aus Iran und Griechenl., Stud d Bibl Warburg 1926 S 6 ff.. S. 121 wendet er sich gegen die Einwande gegen Gotze von Scheftelowitz und S 124 ff gegen die von O G Wesendonk). Auch Joh Ilberg halt daran fest, daß die Anschauungen in dieser Schrift zum Teil in die Weisheit des Orient zuruckreichen (Die Aerzteschule von Kindos, Ber. d Verh d sachs. Akad d Wiss 76, 1924. 3 S 6), womit für derartige Lehren J. Mewaldt einverstanden ist in der Bespr von Ilbergs Schrift (Gnomon 3, 1927, S 140 A. 2)

von Knidos, Ber. d Verh d sachs. Akad d Wiss 76, 1924. 3 S 6), womit fur derartige Lehren J. Mewaldt einverstanden ist in der Bespr von Ilbergs Schrift (Gnomon 3, 1927, S 140 A. 2)

254) W. Capelle a. a O S 383 vgl. Fredrich a a O S 209 A. 1, 227

255) A. Gotze a a O. S. 89. 95—98, W Capelle a a. O S 373 f, 389 ff J Ilberg a a. O S 6, Max Neuburger, die Therapie im Altert, i Reinh v. der Velden = P. Wolf, Handb d prakt. Therapie I 1, 1926 S 5, R. Reitzenstein a. a O. S. 8; Karl Sudhoff, Kos und Knidos, Munch. Beitr. z Gesch. und Lit. der Naturwiss und der Mediz. 4/5, 1927 S. 291 ff., 300 f, Ernst Howald, Ber uber die Vorsokr. 1923—26, Burs. Jahresber. 1928, 216, S 120.

ım einzelnen unklar <sup>256</sup>). Aber der Gedanke an einen orientalischen Einfluß auf die wissenschaftliche Medizin der Hellenen ist auszuschalten <sup>257</sup>).

Wenn man von einer Verwandtschaft der Medizin des hippokratischen Korpus mit der babylonisch-assyrischen Keilschriftmedizin reden will <sup>258</sup>), so kommt eine Uebernahme gerade empirischer Kenntnisse durch die hellenischen Aerzte in Frage <sup>279</sup>). Vergleichen wir die Heilmittel der unter knidischem Einfluß stehenden Aerzte mit denen der babylonisch-assyrischen Texte <sup>260</sup>), so erkennen wir eine auffallende Verwandtschaft, vor allem in der überaus starken Verwendung pflanzlicher Produkte, die zu einem hohen Prozentsatz die gleichen sind.

Ein großer Teil der Beziehungen zwischen Ost und West erschopft sich in der Geschichte des Handels. Um nur ein Beispiel herauszugreifen: an Hand sprachlicher Untersuchungen laßt sich nachweisen, daß der Handel der westlichen Lander, so Babyloniens, mit Indien schon im 2 Jahrtausend v. Chr. zu belegen ist 261), auch im hippokratischen Korpus finden sich Spuren, daß indische Pflanzen schon fruhzeitig mit den indischen Bezeichnungen durch den Handel zu den Kulturlandern des Westens gelangt sind 262).

#### 6. Medizin und Traumdeutung.

Die Aerzte des Altertums haben den Traum in zwiefacher Weise verwendet. Einerseits beobachten sie, wie es Otto Weinreich 263) formuliert, die Vorgänge des Traumens und verwerten sie rationell zur Er-

257) Joh. Mewaldt zu J Ilberg a. a. O, Gnomon 3, 1927 S 139 A. 1
258) Was besonders von medizinischer Seite geschieht F Freih von Oefele, der alte Orient IV 2, 1902 S 4, Zeitschr. f. klin Med XXX, 1896 S 573 ff, Mitteil der vorderasiat. Ges 1902, VII S 241, 244 f, 248 ff. Skevos G Zervos, Arch. f Gesch d Med. 1913 VI 6, S 401, 410. K Sudhoff a a O S. 300, P Diepgen, Gesch. d. Med. I 1923 S 47. Unzuganglich war mir V. Pensuti, Babylone et la médic. Hippocr., Soc. franc. d'hist de la médic. 1913 S 491.

259) Schon fruh wurde man auf merkwurdige Uebereinstimmungen mit den agyptischen medizinischen Papyri aufmerksam Georg Ebers, Wie Altagypt in die europ Volksmediz gelangte, Zeitschr. f agypt Sprache und Altertumskunde 1895 XXXIII S. 2, 16, 17. W. H. Roscher, die Hebdomadenlehren der griech Philos und Aerzte 1906, Abh sachs Ges d Wiss, phil-hist. Kl. XXV 6 S 208, Ad Erman-H. Ranke, Aegypten und agypt Leben im Altert. 1923 S. 418. K. Sudhoff a. a. O. S. 300.

260) Vgl. den Heilmittelkatalog, den B. Meißner, a. a. O. S. 304 ff, zusammenstellte.

261) J Scheftelowitz, Indische Kultureinflusse, Zeitschr fur Buddhism. VII 1926, S 270 ff.

262) Scheftelowitz a a O., Rudolf von Grot, Ueber d 1 d hipp Schriftensamml. enthalt. pharmakol Kenntnisse, Histor. Studien aus d. pharm. Institut d Univ Dorpat I 1889, S. 68 f.

263) Antike Heilungswunder, R. G. V. V. VIII 1, 1909 S. 77 A. 1.

<sup>256)</sup> A. Gotzes (a. a O S. 96) Ansicht, daß es weniger empirische Kenntnisse waren, die ihnen der Osten vermittelte, als Spekulationen über die Vorgange des menschlichen Lebens, über Entstehung und Verfall des Leibes, ist zu eng und einseitig

kenntnis des Wesens einer Krankheit, andererseits glauben sie aber auch an die Zukunftsbedeutung der Traume und betrachten sie als gottgesandt Der Verfasser von Περί διαίτης erkannte zwar die Gattung der prophetischen Traume durchaus an. ging aber als Arzt nur von dem ersten Standpunkt aus, indem er die Seelentatigkeit im Schlafe mit korperlichen Vorgangen in Zusammenhang brachte, wodurch das Traumproblem also nur in rein wissenschaftlicher Weise in Beziehung zur Medizin trat. Der zweiten Art, den θεῖα ἐνύπνια, gewann er kein Mittel ab, die Krankheit zu erkennen und ihr entgegenzutreten, wie in spaterer Zeit Galenos 264), der zwar auch, wie wir sahen. in der Erkenntnis der Abhangigkeit des Traumvorganges von korperlichen Vorgangen die Traume fur medizinische Prognose und Diagnose verwandte, auf der anderen Seite aber den auf ubersinnlichen Ursachen begrundeten Traumen einen weitgehenden Einfluß auf seine medizinische Praxis zugestand, indem er sich in der Behandlung seiner Patienten durch sie bestimmen ließ. Ihm gegenüber nimmt der Methodiker Soranos eine aufgeklarte Haltung ein, wie es dem rein wissenschaftlichen Charakter seiner Schriftstellerei entspricht. Zum Wesen der ἀρίστη μαῖα rechnet er. ἀδεισιδαίμονα χάριν τοῦ μὴ δι'όνειρον ἢ διὰ αληδόνας ή σύνηθές τι μυστήριον και βιωτικήν θρησκείαν ύπεριδείν το συμφέρον (I 2. 4. 4 CMG IV Ilbg. S. 5. 28).

Im 5. Jahrh. v. Chr. wird sich der wissenschaftliche Mediziner in keiner Weise nach dem prophetischen Traum und dem Treiben in den Asklepiadeen — das auf die Entwicklung der hellenischen wissenschaftlichen Medizin sicher ohne Einfluß blieb 265) — gerichtet haben, weil dies mit seiner Wissenschaft nichts zu tun hatte und ihrem Charakter fremd war.

Wenn hier in Περὶ διαίτης von Inkubation keine Rede ist, ist dies jedenfalls nichts Auffalliges 266) Wir haben schon die Vermutung ausgesprochen, daß der Diatetiker in seiner rationellen Stellung zum Traumproblem auf einer medizinischen Quelle fußt, die wie der Verfasser von Περὶ ἑβδομάδων die Traume als prognostisches und diagnostisches Hilfsmittel verwertete und so das Naturliche des Traumvorgangs hervorhob, ob ihm gerade Περὶ ἑβδομάδων vorlag, ist zweifelhaft, wenn auch die Uebereinstimmung groß ist.

<sup>264)</sup> Buchsenschutz a. a O S 34 ff, O. Weinreich a a O S 78 A 0, P Wendland a a O 70, L Friedlaender-G Wissowa, Darstell aus der Sittengeschichte Roms III ° S 167, 170, Sam Herrlich, Antike Wunderkuren, Beitrage zu ihrer Beurteil, wissensch Beil z Jahresbei d Humboldt-Gymu. zu Berlin 1911 S. 21.

<sup>265)</sup> Ueber diese Frage unternchtet S Herrlich a a O

<sup>266)</sup> Der Berechtigung entbehrt nach meiner Meinung Fredrichs Vorgehen, aus der Vermutung, "im eigentlichen Griechenland ware die Inkubations-Mantik nicht unbeachtet geblieben", einen Schluß auf den Entstehungsort der Schrift zu ziehen Nicht viel bedeutet es, wenn der Verfasser von Περὶ ἐερῆς νούσου auf die Inkubation anzuspielen scheint (1 S. 273, 4 ff Wilamowitz, Griech. Lesebuch I 2, 1902, vgl. S. Herrlich a. a O. S 19).

Eine Schrift aus dem knidischen Aerztekreis konnte es immerhin gewesen sein. Περὶ διαίτης hat namlich mit den zwei Schriften, die am ursprunglichsten die Tradition der in den Κνίδιαι γνῶμαι niedergelegten knidischen Schulweisheit festgehalten haben, Περὶ τῶν ἐντὸς παθῶν und Περὶ νούσων π, einige Traumbilder gemeinsam <sup>207</sup>)

Die Traumprognose bildete einen wichtigen Bestandteil der babylonisch-assyrischen Medizin. Sie erhob sich hier sogar über die Stufe des bloßen Aberglaubens, insofern man die Traume in naturlicher Weise dem Blut entstammen ließ 265). Die positive Stellung des Verfassers von Περὶ έβδομάδων zur medizinischen Auswertung des Traumes, die gerade auch jenen nach Knidos weisenden Schriften nicht fremd gewesen ist, ist bei seiner starken Anlehnung an orientalische Anschauungen eine auffällige Parallelerscheinung.

Eine ahnliche Stellungnahme ist in den anderen Schriften des hippokratischen Korpus durchaus nicht selten 200), wenn auch die Traumdiagnose in keiner systematisch begrundet wird wie in Περίδιαίτης und Περί έρδομάδων. Ein Zeugnis von der weiten Verbreitung der Ansicht innerhalb der griechischen Medizin, daß die Traume wertvolles Material fur die Prognose und Indikationen für die Therapie liefern 270), gibt Aristoteles (de divin somn. 1, 465 a 4ff), der zugleich bekundet. daß das Interesse fur diesen Gegenstand damals bezeichnenderweise nicht fachwissenschaftlich begrenzt war: "Sind nun die Traume teils Ursachen, teils Anzeichen z. B. fur das, was im Korper vorgeht? Allerdings behaupten auch tuchtige Aerzte, man musse auf die Traume ganz besonders achtgeben, und diese Ansicht findet sich mit gutem Grunde auch bei solchen, welche nicht Manner von Fach sind, aber doch genau untersuchen und philosophisch zu Werke gehen. Namlich die bei Tage stattfindenden Bewegungen bleiben, wenn sie nicht sehr groß und stark sind, unbeachtet vor den großeren Bewegungen, welche dem wachen Zustand zukommen Im Schlaf aber ist das Gegenteil der Fall, hier scheinen auch die kleinen Bewegungen groß zu sein... Da nun die Anfange in allen Dingen klein sind, so ist dies offenbar auch so bei den Krankheiten und sonstigen korperlichen Zustanden, die sich noch erst entwickeln. Somit ist klar, daß diese Zustande im Schlafe deutlicher als im wachen Zustande sein mussen."

<sup>267)</sup> Aus dieser Tatsache, daß in den zwei alteren, knidisch orientierten Schriften den Traumen Beachtung geschenkt wird, kann man erschließen, daß dies auch in den Kv $i\delta$ iai γν $\bar{\omega}$ μαι schon der Fall war

<sup>268)</sup> Baron F. von Oefele, Materialien zur Bearbeit babyl Medizin I, Mitteil. d vorderasiat. Ges. 1902 VII S. 275, Paul Diepgen, Gesch der Medizin I i 1923 S 13 f. 15, 32

<sup>269)</sup> Die Stellen sind gesammelt von C. Fredrich a a O S 207 A 2. Vgl Gal de insomn 832 K Plut. de tuenda samt praec 14 129 b, Cic de div II 69, 142 (Vgl zu dieser Stelle K Reinhardt, Kosmos und Svmp S 246 ff).

<sup>270)</sup> Heutzutage findet man nur wenige Spuren in der Medizin, daß dem Traum diagnostische Bedeutung beigemessen wird, wenn wir vom psychoanalytischen Verfahren absehen, wo jedem Traum ein Sinn zuerkannt wird (Jung) und der Arzt durch Analyse der Traume eines seelisch Erkrankten Material gewinnt, das ihn (wie oben) zu den Quellen der Erkrankung führt und damit eine ursachliche Behandlung ermoglicht.

Als neue Erfindung, ruhmt sich der Verfasser von Περὶ διαίτης, eine zuverlassige Methode aufgestellt zu haben, die Ursache inhaltlich bestimmter Traume (die ihren Bildern nach schon langst gepragt waren) in einzelnen, durch sie angeblich genau erkennbaren Vorgangen im Korper zu ermitteln. Den Zusammenhang zwischen Traum und irgendeiner Krankheit hat er zum großten Teil kunstlich hergestellt. ein Verfahren, das noch heute die Traumbucher des Volkes charakterisiert Die Entdeckung der Traumdiagnose selbst stammt naturlich nicht von ihm.

Weiter sind die diatetischen Vorschriften, die er in jedem einzelnen Fall gemaß der aus dem Traum gewonnenen Prognose oder Diagnose gibt, und zwar die gleichen wie in den andern drei Buchern, sein Eigentum (εΰρηταί μοι δίαιτα 95 VI 662 L).

Hinsichtlich der zweiten, unwissenschaftlichen Art, im Traum ein Mittel der Heilung zu sehen, muß man zwei Gruppen von Traumen scheiden, die einen, "bei denen der Heilungsakt im Traum selbst infolge unmittelbaren Eingreifens der handelnden Gottheit vor sich geht", und die andere, "wo die Kranken durch gottliche Offenbarung erfahren, was sie tun sollen, um gesund zu werden" <sup>271</sup>) Beide hat der Diatetiker übergangen.

<sup>271)</sup> O Weinreich a a O S 78 f, S 80 ff Heilung durch Handlung im Traum, S 110 ff Heilung durch Weisung im Traum

# III. Teil.

Die Stellung der Schrift HEPI AIAITHE innerhalb der medizinischen Wissenschaft ihrer Zeit.

Betrachten wir die Schrift Hep! dialty; als Ganzes!), als einen Bestandteil des Corpus Hippocraticum, so mussen wir sie in ihrer Stellung innerhalb der medizinischen Wissenschaft ihrer Zeit festlegen und zu den andern Schriften der Sammlung in Beziehung setzen. Alle vier Bucher gehoren zusammen?) und stammen vermutlich aus dem letzten Ende des 5. Jahrhunderts Ob sie schon zur Zeit des Diokles, der sie kannte, mit andern Werken medizinischen Inhalts ein hippokratisches Korpus gebildet haben und dieses von jenem geschaffen worden ist 3), entbehrt eines sicheren Beweises 1)

Charakter und Inhalt der Schrift, gekennzeichnet durch übereifrige Benutzung sehr verschiedener Quellen, erschweren es, ein genaues Urteil über ihre Herkunft abzugeben. Fredrich sah in ihr ein durch Kompilation entstandenes Werk, das die Kenntnis "hippokratischer Methode" verrate, aber doch mehr nach Knidos als nach Kos weise. Johannes Geffcken 3) nennt das Buch gar "eine Leistung knidischer Medizın". Diese Behauptung und die Grunde, die Fredrich zu seinem Urteil bewogen 6), sind im folgenden auf ihre Stichhaltigkeit hin zu prüfen.

Die Nachrichten über die Urheberschaft der Schrift aus dem Altertum 7) ubergehen wir als wertlos und treten sofort dem Problem naher, ob sich Περί διαίτης in eine bestimmte Gruppe von Werken des Korpus einfugen laßt. Die Losung dieser Frage setzt die Beantwortung einer andern voraus. Kann man uberhaupt auf feste Grundsatze der Zuweisung zu einer solchen Gruppe bauen? Nachdem in Ermangelung eines sicheren Prufsteines darauf verzichtet worden war, die echten hippokratischen Schriften von den pseudo-hippokratischen zu scheiden, hatte man systematisch begonnen, die Werke herauszustellen, die aus den größten Schulen fruhgriechischer Medizin, der koisch-hippokratischen

5) Griech. Literaturgesch 1926 IS 271

6) A. a. O S 221 f, 226 ff

<sup>1)</sup> Auf eine Analyse der Schrift wird verzichtet vgl Fredrichs Hippokrat Untersuchungen, L Edelstein, Περί ἀέρων und die Sammlung der Hippokrat Schriften, Problemata 4, 1931 S 86 f

<sup>2)</sup> Sie bilden ein bewußtes Ganzes, wie es schon Galenos gekannt hat. Die 2) Sie binden ein bewührtes Sanzes, wie es scholl Galeios gekannt hat. Die inneren Unstimmigkeiten sind in der Arbeitsweise des Autors begrundet Im ubrigen genugt die Verweisung auf G Teichmuller, Neue Stud z Gesch der Begriffe II S 90. Georg Peter Weygoldt, die ps-hipp Schrift Περί διαίτης, Fleckeis Jhb 125, 1882 I S 161, Fredrich a a O S 82 f. 88 f

3) M Wellmann, Fragmentsamml. d griech Aeizte I 1901 S 61, 64. ders, Diokles, Pauly-Wissowa, Realenz 5 Sp 812

<sup>4)</sup> Ilberg, philol. Probleme der Medizingesch. des Altert, N Jhb f. kl. Phil 24, 1921, 47 Bd S 33 f

<sup>7)</sup> H Diels, Hippokrat Forsch I, Hermes 45, 1910 S 128.

und der knidisch-euryphontischen, hervorgegangen sind oder wenigstens ihre Tradition bewahrt haben. Je mehr aber die Bestimmung der koischen und knidischen Herkunft ein anerkanntes Ordnungsprinzip für das Corpus Hippocraticum wurde, desto weniger gab man sich vielfach darüber Rechenschaft, ob das Verfahren auf zuverlassiger Grundlage fuße.

Man muß sich endgultig von der beliebten Vorstellung freimachen. als ob die hippokratische Sammlung den Kampf der beiden großen Aerzteschulen spiegle. Wir konnen aus ihr selbst nichts daruber entnehmen, wie lange, ja nicht einmal inwieweit der Gegensatz zwischen ihnen eine Rolle spielte. Sie verweigert jegliche Auskunft über die Frage, ob zur Zeit des 5. und der ersten Halfte des 4. Jahrhunderts sich dieselben als zwei streng gegeneinander abgeschlossene Korporationen gegenuberstanden, wobei die eine gegen die andere polemisierte und ihre Tradition verteidigte. Man konnte sich auch denken, daß ein lebhafter Austausch von Erfahrungen und Kenntnissen, statt starrer Abschließung und Unbelehrbarkeit Merkmal dieser Aerzte gewesen ist, gleich welcher Schule sie angehorten. So ist in Epid. VII eine starke Anlehnung an die knidische Therapie zu bemerken. Die Gegensatze innerhalb der Schriften des Korpus bewegen sich in rein literarischen Grenzen, in der Art, daß sich ein Autor nur gegen andere Autoren, gegen seine Vorganger, gegen die altere Generation, die appaioi wendet, ohne damit zugleich fur das Lehrsystem einer besonderen Schule einzutreten. Hinsichtlich der Schrift Περί διαίτης ὀξέων hat man von der Ansicht abzugehen, daß in deren Verfasser das Sprachrohr der koischen Opposition gegen die Knidier zu sehen ist Seine polemischen Aeußerungen geben keinen Anhaltspunkt dafur, daß er sich oder gar seine Schule, die er mit keinem Wort erwahnt, in Gegensatz zu den Knidiern stellt. Zunachst spricht sogar nichts dagegen, daß er selbst knidischer Arzt ist und nur gegen überlieferte Methoden der eigenen Schule sich wendet 8) Jedoch sein freier Blick und seine energische Kritik an den Κνίδιαι γνωμαι lassen gerade so gut die Ansicht zu, daß er nicht unmittelbar in der Tradition der knidischen Schule selbst stand 9) Denn nur durch vielseitiges Studium und Berührung mit andern Richtungen und Aerztekreisen kann er zu dieser hoheren Warte gelangt sein. Immerhin erlaubt seine starke und einseitige kritische Bezugnahme auf dieses knidische Schulbuch und gewisse Verwandtschaft mit knidischer Lehre den Schluß, daß er ursprunglich aus einem Kreise hervorgegangen ist oder in einer Gegend gewirkt hat, wo dieses Buch kanonische Geltung besaß. Seine Beziehungen zur knidischen Aerzteschule sind für uns nur als literarische nachweisbar und konnen sich auf Bekampfung und Benutzung der Κνίδιαι γνωμαι und ihrer zweiten, durch spatere Bearbeiter erweiterten und verbesserten Auflage beschrankt haben. Der Klarheit halber sollte man uberhaupt nicht von Knidiern oder knidi-

<sup>8)</sup> Vgl jetzt auch Edelstein a. a. O S. 154 ff, der ebenfalls zu dieser Beurteilung gekommen ist.

<sup>9)</sup> Edelstein, a. a. O. S 157 f, erklart das ganze Werk fur knidisch

schen Buchern im Korpus reden <sup>10</sup>). Ganz sicher vermogen wir es von keinem Verfasser dieser Schriften behaupten, ob er der knidischen Aerzteschule angehorte. Wir begnugen uns damit, zu wissen, ob sich ein Verfasser in starkerer oder geringerer Abhängigkeit von der knidischen Schulschrift befindet <sup>11</sup>) oder ob er etwas zu tun hat mit den Ansichten, die im Menonpapyrus oder sonstwo bestimmten knidischen Aerzten zugeschrieben werden Der vorurteilslose, wissenschaftlich gebildete und weiterstrebende Arzt wird im Gegensatz zu seinem Kollegen, der seinen Beruf mechanisch erlernte und handwerksmaβig ausubte <sup>12</sup>), seine Schulzugehörigkeit keinesfalls durch starre Bindung an ein solches altertumliches Buch oder einzelne Theorien und Behandlungsweisen dokumentiert haben.

Auch von Werken des Hippokrates und der koischen Schule sprechen wir lieber vorerst nicht, obwohl man hier weiterkommen und zu positiven Ergebnissen gelangen kann. Die "Hippokratische Frage" soll nur gestreift werden, doch darf man feststellen, daß die Mittel zu ihrer Losung noch nicht erschopft sind <sup>13</sup>) Obschon die Hoffnungen, die der Menonpapyrus für diese erweckte, Jahlings zerbrachen <sup>14</sup>), geht man zu weit, wenn man die Zuverlassigkeit des Berichtes über Hippokrates vollig in Abrede stellt Ueber die vorliegende Terminologie muß man hinwegsehen, da mit dem Bestreben des Autors zu rechnen ist, verschiedene Systeme zur Ermöglichung eines deutlicheren Vergleiches auf den gleichen Begriff zu bringen. Bei der Berühmtheit des Hippokrates ist es kaum glaubhaft, daß eine unzulangliche Kenntnis gerade seines Systems vorliegt Auch die vielfach vertretene These, daß die platonische Aeußerung im Phaidros 269 eff uns zur Losung der hippokratischen Frage nicht weiter bringt, ist nicht überzeugend.

Ausgehen mussen wir von dem Programm, auf dem der Verfasser von Περί διαίτης sein Werk aufgebaut hat Als Grundlage einer exakten Diatetik wird gefordert (2 VI 468 sqq L) παντὸς φύσιν ἀνθρώπου γνῶναι καὶ διαγνῶναι: γνῶναι μὲν ἀπὸ τίνων συνέστηκεν ἐξ ἀρχῆς, διαγνῶναι δὲ ὑπὸ τίνων μερῶν κεκράτηται. Weiter: γινώσκειν.. σίτων καὶ ποτῶν ἀπάντων, οἰσι διαιτώμεθα, δύναμιν ἥντινα ἕκαστα ἔχει καὶ τὴν κατὰ

11) Auffallend enge Verwandtschaft mit den Gnomen zeigen nur Π. νούσων  $\overline{\beta}$  und Π. τῶν ἐντὸς παθῶν.

13) Durch Edelsteins Feststellungen ist noch nicht das letzte Wort gesprochen, sein Verdienst ist es, daß die Geschichte dieses ganzen Fragenkomplexes

in ein neues Stadium eingetreten ist.

<sup>10)</sup> Jedenfalls nicht, solange Edelsteins These (a a.O. S. 159 f.) unwiderlegt ist, daß keine der Schriften sich nach ihrem Inhalt als Werk des Hippokrates oder der koischen Schule bestimmen laßt. Denn vorher ist ja auch nicht zu erweisen, inwieweit man in koischen Werken knidisches Gedankengut antreffen kann und wie man sich zu kindischen Lehren stellte

<sup>12)</sup> Die griechischen Aerzte zerfallen in diese zwei Kategorien Edelsteins Charakterisierung des hippokratischen Arztes (a. a. O. S. 89 ff.) trifft in der Hauptsache bloß auf die zweite Kategorie zu

<sup>14)</sup> H Diels, Ueber die Exzerpie von Menons latrika in dem Lond Pap 137, Hermes 28, 1893 S 423 ff, Blaß, Hermes 36, 1901 S 405 ff. A Nelson, die Hipp. Schrift Περὶ φυσῶν, Diss Uppsala 1909 S 104 ff Neue Ansichten vermittelt Edelstein a a O S. 135 ff

φύσιν καὶ τὴν δι'ἀνάγκην καὶ τέχνην ἀνθρωπίνην. Und zuletzt: τῶν πόνων διαγινώσκειν την δύναμιν. καὶ τὰς συμμετρίας τῶν πόνων πρὸς τὸ πλήθος των σιτίων καὶ τὴν φύσιν τοῦ ἀνθρώπου καὶ τὰς ἡλικίας των σωμάτων, καὶ πρὸς τὰς ὥρας τοῦ ἐνιαυτοῦ καὶ πρὸς τὰς μεταβολὰς τῶν πνευμάτων, και πρός τὰς θέσεις τῶν χωρίων ἐν cἴσι διαιτέονται, πρός τε την κατάστασιν τοῦ ἐνιαυτοῦ ἄστρων τε ἐπιτολὰς καὶ δύσιας γινώσκειν δεῖ. Der Charakter der Lehre und Methode des Verfassers wird dadurch bestimmt, daß er den Begriff der φύσις in verschiedener Bedeutung verwendet. Nach der naturphilosophischen Auffassung ist hier zunachst unter φύσις das Wesen des menschlichen Korpers im allgemeinen als Ausschnitt und Spiegelbild des Kosmos zu verstehen, wahrend sie dann nach der engeren medizinischen Auffassung die besondere Konstitution des einzelnen bedeutet, die von der Lebensweise, dem Lebensalter und den Bedingungen der Umwelt abhangig ist.

Von den in diesem Programm dargelegten Grundsatzen lassen sich Faden ziehen zu den Lehren bekannter Aerzte und Philosophen und anderer hippokratischer Schriften. In den am Schluß des Programms vertretenen und am Anfang des zweiten Buches 15) weiter ausgeführten Forderungen stimmt der Diatetiker wohl nicht zufallig mit den Leitsatzen des Verfassers der hippokratischen Schrift Περὶ ἀέρων δδάτων τόπων uberein 16), daß die Jahreszeit, Wind, Wasser, die Lage des Wohnorts, die Lebensgewohnheit der betreffenden Bevolkerung und, um zu wissen, wie das Jahr sich gestalten wird, der Wechsel der Jahreszeiten, Aufgang und Untergang der Gestirne in Betracht zu ziehen sind. Der Diatetiker scheint die Schrift vor Augen gehabt zu haben 17) und zeigt hier, wie man vermuten darf, einen Nachhall hippokratischer Doktrin. In diesen Anschauungen entsprechen sich u a der Autor des Προγνωστικόν und der zwei Bucher Ἐπιδημιῶν α und γ (der ubrigens ein anderer sein muß als der von Περί ἀέρων) 18) und, ohne daß es sich zwar völlig beweisen laßt, der Hippokrates Platons. Denn vor allem in diesem Sinn fassen wir die vielumstrittene Phaidrosstelle auf, wie sie erst neulich wieder von M. Wellmann interpretiert wurde 19) "Krankheiten sind zu behandeln unter Berucksichtigung aller Einwirkungen auf den Kranken, nicht nur der rein korperlichen, sondern auch der vom Ganzen (vom All) ausgehenden wie Jahreszeit, Wetter, Oertlichkeit, Lebens-

liche Ueberlieferung nicht zu
16) 1 f CMGI i Hbg S 56 f Fredrich (S 4ff) bringt diese Ideen mit Recht

werden Die ganze Schrift stammt von einem Verfasser

18) Hornstein, Untersuch. z Hipp Korpus, Primit Czernov II 1911 S 54 ff.
(R. Fuchs, Woch. f kl Phil. 1915 Sp. 27 f), Wilamowitz, Gesch der griech.
Sprache, Vortrag 1928 S 19.

<sup>15)</sup> Fredrich, a a O S 165 f, glaubt, daß diese Kap 37 u 38 in der Hauptsache auf Archelaos zuruckgehen, A. Keus, a a O S 74 A, denkt eher an das Vorbild des Diogenes von Apollonia. Ein abschließendes Urteil laßt die karg-

in Zusammenhang mit Satzen von Epid I und III

17) Fredrich a O S 162 A 2 222, Diels Hipp Forsch., Hermes 45, 1910

S. 126 Capelle, Hermes 1925 S 379 f — Mit J Mewaldt (Deutsche Literaturzeit. 1932 Sp 254 ff) wende ich mich gegen Edelsteins Zerstuckelung der Schrift II. ἀέρων. Es konnten noch eine Reihe von Grunden dagegen angefuhrt

<sup>19)</sup> Hippokrates des Herakleides Sohn, Hermes 64, 1929 S 21.

weise usw." Nach dem platonischen Zeugnis (Phaidros 269 eff.) ist es der Grundgedanke des Hippokrates gewesen, daß man die Natur des Korpers ohne die Natur des Ganzen nicht richtig begreifen kann. Hippokrates soll ferner mit dem von Sokrates postulierten άληθης λόγος darin ubereingestimmt haben, daß man die Natur eines zur Untersuchung stehenden Gegenstandes nur so erfassen kann, daß man feststellt. "Zuerst, ob das einzeln oder vielartig ist, was wir selbst als Kunstler behandeln und auch andere dazu wollen geschickt machen. Dann, daß man, wenn es einzeln ist, seine Kraft untersuche, was fur eine es hat von Natur, um auf was fur Dinge zu wirken, und was fur eine, um Einwirkungen und von was fur welchen aufzunehmen, wenn es aber mehrere Arten hat diese erst aufzahle, und so von jeder wie vorher von der einzelnen sehe, was sie ihrer Natur nach ausrichten, und was sie von was anderem erleiden kann" (270 c.d) Keineswegs ist die Stelle einseitig kosmologisch zu verstehen, als ob nur an die Analogie des Mikrokosmos und Makrokosmos 20) gedadit sei. Ein naturphilosophischer Unterbau fur die Medizin des Hippokrates ist zwar aus diesen Worten zu entnehmen. Aber als seine eigentliche Entdeckung und sein charakteristisches System kann das nicht angesprochen werden. Die mannigfaltigen Anschauungen der Aerzteschaft von Kroton, daß die Gesundheit auf der Harmonie der Substanzen und Qualitaten des Korpers beruhe, waren Platon wohl vertraut, und er muß von denselben klar und bewußt die tatsachliche Leistung des Hippokrates abgehoben haben Auf die Medizin angewandt scheint mir die Phaidrosstelle zu besagen 21), daß der Korper selbst aus verschiedenen είδη besteht und daß er mit diesen in einen großen Zusammenhang eingefugt ist Von da aus lassen sich allein die Eigenschaften und die Bedeutung dieser Teile und gleichfalls die verschiedenen Quellen all der Einflusse auf ihn und die είδη verstehen Es handelt sich dabei nicht nur um die ganze Verflochtenheit und Wechselwirkung der Teile, um die inneren Vorgange, sondern auch um den großen außeren Zusammenhang, in den der Korper hineingestellt ist, seine Gebundenheit an Jahreszeit, Luft, Wind, Wasser, Boden, Lage und Lebensweise. In seiner Vielgestaltigkeit ist der Korper mit allen seinen Teilen in eine geschlossene Umwelt hineinverwoben Durch richtige Beobachtung der Entstehung und des Verlaufes einer Krankheit wird also der Arzt auf das vielgestaltige Gefuge des Korpers wie auf dessen Beziehungen zur Außenwelt hingewiesen. Denn um alle die Möglichkeiten zu erfassen, woher die einzelnen eien und somit der ganze Korper Einwirkungen erfahren konnen und wie sie sich bei ihm in seiner besonderen Lage

<sup>20)</sup> Wie W Capelle, Zur Hippokr Frage, Hermes 57, 1922 S 247 ff, meint 21) Edelstein (S 130 f) legt Wert auf die Feststellung, daß man aus ihr nur eine Methode des Vorgehens, keine inhaltliche Theorie erschließen kann. Platon hatte aber sicher nicht irgendeine leere Vorstellung von einer Methode des Hippokrates, sondern dachte an etwas ganz Bekanntes und Gelaufiges, an eine epochemachende Tat des Hippokrates, die die Entwicklung der griechischen Medizin wesentlich bestimmt hat und deshalb für uns aus der reichen Ueberlieferung von Werken und Nachrichten über diese Wissenschaft noch faßbar sein muß

auswirken, muß er sein kompliziertes Wesen und den gesamten Kom-

plex seiner Beziehungen zur Umwelt erkunden.

Praktisch verwirklicht ist die Forderung des Hippokrates z. B. in Epidem I und III, wenn auch eine theoretische Grundlegung der Natur des Korpers fehlt 22). Die mannigfaltigsten Symptome werden beobachtet in dem Bewußtsein, daß dieselbe Krankheit durch die Wirkung der Safte und ihrer Qualitaten verschiedene Organe in Mitleidenschaft zieht und eine Reihe von Veranderungen im Korper hervorruft, berucksichtigt werden Lebensgewohnheit, Konstitution, Alter und Geschlecht, ferner die geographische Lage, Windstarke und Windrichtung, Niederschlage, Temperatur, auffallende Witterungsschwankungen u. a., also all die inneren und außeren Gegebenheiten, denen sich der Mensch nicht entziehen kann und die bei jedem wieder andere sind. Unter dem Eindruck dieser verschiedensten Bedingungen, die die Krankheit bei dem einzelnen Individuum jeweils zu einem besonderen Fall werden lassen, hat der Verfasser seine hochberuhmten Krankheitsgeschichten geschrieben, statt das Typische herauszustellen. Durch ureigenste Erfahrung hat er sich jene Lehre des Hippokrates zu eigen gemacht, falls überhaupt zwei verschiedene Aerzte vorauszusetzen sind Unbeschwert von übertriebener Spekulation und starrem Doktrinarısmus, dafur ım Besitze eines durch viele Reisen erworbenen Beobachtungswissens ist er in der zielsicheren und klaren Art seinen Weg gegangen, die seine Darstellung auszeichnet Der Verfasser von Περί διαίτης dagegen zahlt in bunter Reihenfolge die Punkte, die man bei der Begrundung der richtigen Lebensweise beachten soll, schematisch und wichtigtuerisch auf, so wie ihn sein Studium aller moglichen Werke darauf gefuhrt hat, und prunkt mit einer farbenprachtigen philosophischen Abhandlung, ehe er zu seinem eigentlichen Gegenstand ubergeht.

Hippokrates muß fur die griechische Medizin eine epochemachende und richtungweisende Leistung vollbracht haben, wenn sie, wie wir doch aus obiger Stelle entnehmen durfen, die gebildete Welt in Athen aufhorchen ließ. Ein auswärtiger Arzt konnte in dieser, mit eigenen Aerzten wohl versehenen Stadt nur bekannt und beruhmt geworden sein durch Hereinbeziehung vollig neuer Gesichtspunkte, die die engen Rahmen der Schulmedizin sprengten und aus einer totalen Naturerkenntnis herausgewachsen waren Denn sonst hätten die Philosophie treibenden Athener sich nicht damit abgegeben <sup>23</sup>). Platons Hinweis auf Hippokrates genugt zu der Folgerung, daß dieser am Anfang einer neuen Entwicklung steht und somit eine vorbildhafte und überragende Stellung unter den Aerzten seiner Zeit innehatte. Wenn Hippokrates nicht tonangebend gewesen wäre, wurde er nicht aus der Fulle der Aerzte und

<sup>22)</sup> Edelstein (S 140) fand ein gleiches methodisches Vorgehen, wie es nach Platon dem Hippokrates eigen war, nur in Περὶ τόπων τῶν κατ' ἄνθρωπον, weil er ἡ τοῦ δλου φύσις in jener Stelle des Phaidros falsch deutete

<sup>23)</sup> Edelstein (S 118 ff.) meint, man habe falschlich geschlossen, daß Sokrates und Platon in Hippokrates einen überlegenen Meister seiner Kunst verehrten.

der medizinischen Literatur (Xen niem IV 2, 10) herausgehoben worden sein. Und Platon kannte sich in den medizinischen Theorien seiner Zeit überraschend gut aus was nicht vergessen werden sollte. Im Protagoras (511 b) fuhrt Sokrates dem jungen Hippokrates gegenuber, der Schuler des Abderiten Protagoras werden will, seinen großen Namensbruder, den Koer Hippokrates, den Argiver Polykleitos und den Athener Pheidias als Reprasentanten ihrer Kunst an. Für Platon war demgemaß Hippokrates der angesehenste und repräsentativste Arzt seiner Zeit, wie ihn der Zusammenhang unbedingt fordert (in feierlichem Tone nennt er ihn τὸν Κῶον τὸν τῶν ᾿Ασκληπιαδῶν)<sup>24</sup>). Aus dem Zeugnis des Aristoteles über Hippokrates (Politik VII 1326 a 15) darf man schließen, daß derselbe auch zu dieser Zeit noch einer der popularsten Manner in Griechenland war Ein solches Ansehen kann er sich nur erworben haben, weil er allgemein als maßgebende Autoritat in seinem Fache galt 25) Spatere Zeiten mogen ihm dann grundlegende Leistungen und Entdeckungen anderer Aerzte. die im Dunkel blieben, zugeschrieben und ihn damit zum eigentlichen Begrunder aller Teilgebiete der Medizin gestempelt haben. Je großer der zeitliche Abstand wurde, desto weniger vermochte man die Hohe ermessen, auf der sich das wissenschaftliche Schaffen der damaligen Zeit bewegte. Die medizinische Wissenschaft hat nicht nur da, wo sie von Hippokrates unmittelbar befruchtet wurde, Glanzendes geleistet und sich ihm als überragendem Arzt und einem der großen geistigen Fuhrer des 5 Jahrhunderts wurdig an die Seite gestellt Jedenfalls aber gipfelt sie für Platon und Aristoteles in der Person des Hippokrates, und das wahrscheinlich mit Recht. Denn beide waren mit der Lage und Entwicklung der Medizin wohl vertraut; dieser war Sohn eines Arztes, jener verkehrte mit einer ganzen Reihe von gebildeten Aerzten. So darf Hippokrates uns als ein Vollender des Weges erscheinen, auf dem schon viele gegangen waren und viele ihm folgten. Gerade deshalb hob er sich vielleicht bereits für die nachsten Generationen nicht mehr scharf genug von den andern Forschern ab. da er uberall sogleich starken Widerhall und Nachfolger fand, die fahig waren, sich das Erworbene anzueignen und es weiterzubilden.

Der Verfasser von IIsρί διαίτης wandelt also vermutlich mit seinen den Epidem I und III verwandten Anschauungen (2 470, 7 ff) in den Spuren des großen Meisters. Doch beruht sein Bekenntnis zu gleichen Grundsatzen sicher auf rein literarischer Abhängigkeit, namlich von IIsρί ἀέρων, wo diese ausgebaut wurden, und hat durchaus nicht einen lebendigen Zusammenhang mit der koischen Schule zur Voraussetzung

<sup>24)</sup> Edelstein (S. 117 f) halt diesen Schluß nicht für zwingend. Die Nennung des H sei personlich bedingt und durch die Namensgleichheit veranlaßt. Als Beweis bringt er die Namensreihe Eryximachos und Akumenos, Sophokles und Euripides (Phaidr 268 a), die ihrer Bedeutung nach einander auch nicht ebenbürtig seien. In diesem Fall handelt es sich aber um Vergleichspaare unmittelbar aus Athen, im anderen um führende Köpfe aus ganz Griechenland.

<sup>25)</sup> Auch diese Stelle wird von Edelstein anders beurteilt (S 122)

Ebenso sınd die Beziehungen von Περί διαίτης zu einer andern Schrift der hippokratischen Sammlung, Περί διαίτης δγιεινής <sup>26</sup>), zu beurteilen.

Die naturphilosophische Spekulation in Περί διαίτης I, das παντός φύσιν ἀνθρώπου γνῶναι καὶ διαγνῶναι als Grundlage der diatetischen Heilkunde, verwirft der Verfasser von Περὶ ἀρχαίης ἰητρικῆς Καρ. 20 (CMG I 1 Hbg S. 51, 6 ff). der Weg, auf dem der Arzt zu sicheren Kenntnissen gelangen kann, ist nicht der der Erforschung der Fragen ὅ τι ἐστὶν ἄνθρωπος, καὶ ὅπως ἐγένετο πρῶτον, καὶ ὁπόθεν συνεπάγη. Die Ausfälle dieses Arztes richten sich offenbar gegen den Verfasser von Περὶ διαίτης ²τ) oder eine ahnliche Schrift Menon (Anon. Lond. IX 20 ff) bezeugt ja schon für Herodikos von Selymbria eine mit dessen System verwandte naturphilosophische Begrundung seiner Krankheitsatiologie Die Hypothese, daß der Autor von Π ἀρχ. ἰητρ. im 20 Kap. Hippokrates selbst meine, und der Autor von Περὶ διαίτης sich nur die grundsätzlichen Ausführungen desselben zu eigen gemacht habe ²s), scheitert an der Deutung von Platons Phaidros 270 C.

Diesen naturphilosophischen, spekulativen Teil seines Werkes bestreitet der Diatetiker mit einem seltsamen Gemisch von Lehren seiner Zeit, die wir nicht weiter untersuchen wollen. Grundlage ist der Gedanke, daß Feuer und Wasser die Grundelemente alles organischen und kosmischen Seins bilden (5, 472) Auf das heraklitische Gut, das beim Lesen zunachst zum beherrschenden Eindruck wird und deswegen fur lange Zeit eine falsche Vorstellung von seinem eigentlichen Bestand aufkommen ließ, braucht nicht mehr aufmerksam gemacht zu werden 29). Ob Fredrich mit der Vermutung recht hat, daß die heraklitisierenden Teile nur Zusatze sind und nicht die fortlaufende Benutzung einer Schrift hier vorliegt, hangt von der kaum mehr losbaren Frage ab, was der Autor seiner, von Fredrich angenommenen, heraklitisierenden und unter sophistischem Einfluß stehenden Vorlage aus dem letzten Viertel des 5 Jahrh. und seinen andern Quellen entnehmen konnte Deshalb kann man derartige Hypothesen, wie sie auch Karl Reinhardt 30) außert, daß der Diatetiker bloß stellenweise "heraklitisch oder überhaupt archaisch" wirken wollte, sich aber das Heraklitisieren nur da durchfuhren ließ, wo der Philosoph zu Wort kam,

<sup>26)</sup> Naheres uber diese Abhangigkeit findet sich bei Fredrich a a O. S 193 ff

<sup>27)</sup> Auf Beziehungen zu Π.δ. I 2 hatte schon Wevgoldt, a a O S 162 f, 165, hingewiesen. vgl Fredrich S 169 ff A. Cosattini, Riv di filol 37, 1909 S 161 ff Th Gomperz, die Apol der Heilkunst, 1910<sup>2</sup> S 171 A 1, W Capelle, Hermes 57, 1922 S 259 f

<sup>28)</sup> M Pohlenz, das 20 Kap von Hipp de prisca medic, Hermes 53, 1918 S 396 ff. 408

<sup>29)</sup> A Patin, Herakl Beisp I, II, 1892 und 1893, Progr. d Gymn z. Neuburg a D. Fredrich S 141 ff, Zeller-Nestle. die Philos d. Griech I 26 S 802 A. 1, 804 A. 818 A 2 826 A 1 830 A 1, 835 A 3, 861 A. 2, 870 ff., 898 A 1; 904 A. 4; 915 A 5 W Zilles, Rh Mus. 62, 1907 S 56 f, J Burnet, die Anf. d. griech. Philos. 1913, ubers v. E. Schenkl, S 136 f. 141 f, 147 ff 242 A 5, Keus a O. 11, 24 ff W A. Heidel, qualit change in Pre-Socrat Philos, Arch f. Gesch. d. Philos. XII 1906 S. 333 ff.
30) Parmenides, 1916 S 56 ff.

nie beweisen. Es wird als Verdienst Fredrichs angesehen, von diesem Bestandteil die oft widerspruchsvoll kombinierten, aber den Grundstock bildenden Lehren eines Physikers getrennt zu haben Ob das Durcheinandergehen verschiedener Bestandteile und Theorien dadurch klar gemacht werden kann, daß das Ganze schematisch zergliedert wird in einzelne Teilchen, die entweder Eigentum des "Physikers", vermutlich des Archelaos 31), oder des Herakliteers oder des Diatetikers selbst waren, erscheint mir fraglich. Letzterer hat offenbar aus Werken von Epigonen geschopft und dann ware damit zu rechnen, daß diese die Lehren ihrer Meister gar nicht in reiner Form wiedergegeben oder konsequent weitergebildet haben 22) In den 100 Jahren von Herakleitos bis auf unsern Diatetiker war die Gelegenheit gegeben, sein streng von den ubrigen sich abhebendes Lehrsystem abzuschwächen und diesen anzugleichen Man konnte sich vorstellen, daß Herodikos von Selymbria. der unserem Verfasser in seiner ganzen geistigen Haltung verwandt ist, ihm die Anregung zu seinem etwas konfusen, jedenfalls recht eigenwillig zusammengestellten Lehrgebaude gegeben hat Die ganze Quellenfrage wird aber dadurch noch verwickelter, daß nicht erst durch Herodikos die wissenschaftliche Diatetik und die Theorien vom Wesen der Krankheit auf naturphilosophischer Grundlage aufgebaut wurden. Der Verfasser von Περί διαίτης wie Herodikos schließen sich hier an eine alte Tradition der Medizin an. Daß jener derartige medizinische und moderne philosophische Quellen gleichermaßen ausgebeutet hat, ist, wie wir sehen werden, ein Hauptgrund für seine Widersprüche geworden So ist ferner fur einen nicht geringen Teil seiner Philosophie anaxagoreische Lehre als Vorbild erkannt worden, die ihm nach Fredrichs einleuchtender Ansicht durch die Vermittlung des "Physikers" zugänglich wurde, und dieser habe dann seinerseits des Anaxagoras<sup>33</sup>) und Empedokles Werke benutzt Ob der Diatetiker wie verschiedene andere Verfasser von Schriften des Korpus unmittelbar von Diogenes von Apollonia abhangig ist, ist nicht zu entscheiden 34). Er hat Περὶ ἀέρων

<sup>31)</sup> Fredrich S 129 137 f Diels Herakl 1909<sup>2</sup> S XIII A 1: Nestle, Euripides, S 159, 463 A 23 464 A 24, Zeller-Nestle a a O S 873 A., 1276 A 3.

<sup>32)</sup> Burnet (S 136 A 2. 142 A 1) glaubt sogar, daß man für die Ansichten in Kap 3 gar keinen Physiker, wie Archelaos, annehmen musse, sondern einfach einen eklektischen Anhanger des Herakleitos, und K Reinhardt, Parm. S 57 ff, wirft Fredrich vor, sachliche Unterschiede habe er nicht ausfindig machen konnen zwischen dem Herakliteer und dem Physiker Aber tatsachliche Widerspruche in  $\Pi$   $\delta$ , lassen sich nicht übersehen, wenn sie vielleicht auch anders als durch diese Trennung zu erklaren sind

<sup>33)</sup> Auf die Benutzung des A wird hingewiesen durch Fredrich S 123 ff, 165 ff. Keus S 17. 19 ff 24 ff Burnet S 136 A. 2. 243 A 2. Diels, Herakl 1909 S XIII A 1. W Theiler, z Gesch d teleol Naturbetracht bis auf Aristot 1925 S 55 f

<sup>34)</sup> Keus (S 25, 73, 74 A) trutt fur die Abhangigkeit ein Beziehungen zwischen dem Korpus und Diogenes wurden aufgedeckt durch Nelson a a O. S 101 f, Keus S 71 ff, 24, Ferdin. Willerding, studia Hippocr, Diss. Gött. 1914 S 5 ff, 28 ff, 47 ff, Theiler S. 7 f

und wohl auch die vom gleichen Autor stammende 35) Schrift Περὶ ἱερῆς νούσου benutzt, und diese durften in den mit Περὶ διαίτης 38 uberein-

stimmenden Partien von Diogenes beeinflußt sein.

Am Ende des 3 Kap. (VI 474 L) formuliert der Verfasser von Περί διαίτης abschließend seine physikalische Lehre τὸ μὲν οὖν πῦρ καὶ τὸ ύδωρ.. αὐτάρχεά ἐστι πᾶσι διὰ παντὸς ἐς τὸ μήχιστον καὶ τοὐλάχιστον ώσαύτως Da er im weiteren Verlauf seines Werkes fast durchweg mit den Begriffen des Warmen, Kalten, Trockenen und Feuchten arbeitet, indem er die Konstitution des Korpers je nach Alter und Geschlecht von dem Verhaltnis dieser Qualitaten aus bestimmt, die Wirkung der Gegend und Winde auf den Organismus damit erklart und gemaß seiner Vorstellung vom Wesen der Krankheit seine diatetischen Verordnungen samt der ganzen Lebensmittellehre darauf grundet, leitet er im nachsten Kapitel (4, 474) zu diesen Qualitaten über. τούτων δὲ προσκέεται έκατέρω τάδε: τῷ μὲν πυρὶ τὸ θερμὸν καὶ τὸ ξηρόν, τῷ δὲ ὕδατι τὸ ψυχρὸν καὶ τὸ ὑγρόν ἔχει δὲ ἀπ'ἀλλήλων τὸ μὲν πῦρ ἀπὸ τοῦ ὕδατος τὸ ὑγρόν ἔνι γὰρ έν πυρί ύγρότης το δὲ ΰδωρ ἀπό τοῦ πυρος το ξηρόν ἔνι γὰρ ἐν ὕδατι ξηρόν. Besteht nun eine innere Verbindung zwischen der Lehre des "Physikers", die er so weitlaufig entwickelt, und zwischen der Diatetik, der Erklarung der verschiedenen Konstitutionen, der Entstehung der Geschlechter, denen die Qualitatenlehre zugrunde liegt? Wir werden im folgenden erweisen, daß hier in wesentlichen Punkten von einer inneren Einheit keine Rede ist, sondern diese erst konstruiert und nach außen oft nur notdurftig gewahrt ist. Der Lehrer des Archelaos, Anaxagoras, kennt zwar das Warme und Trockene in Verbindung mit dem Lichten und Dunnen, das Kalte und Feuchte in Verbindung mit dem Dunklen und Dichten, aber es fuhrt kein Weg hievon zu den genannten Lehren, besonders nicht zur Diatetik, deren wissenschaftliche Grundlagen wir erfassen wollen

Zunachst besagt es vielleicht wenig, wenn gleich in jenem 4 Kap offenbar Empedokles zu Wort kommt mit seiner Feststellung, daß eigentlich bei keinem einzigen von allen sterblichen Dingen eine Geburt oder ein Ende im Tode stattfinde, sondern nur Mischung und Austausch des Gemischten, Geburt sei nur ein dafür bei den Menschen üblicher Name (DV 21 B 8) Dieser Begriff beruht also auf einer falschen Vorstellung, die der tatsachlichen Natur der Dinge widerspricht. In Περίδιαίτης heißt es. ἀπόλλυται μὲν οῦν οὐδὲν ἀπάντων χρημάτων, οὐδὲ γίνεται διαμρινόμενα ἀλλοιοῦται νομίζεται δὲ παρὰ τῶν ἀνθρώπων τὸ μὲν ἐξ Ἅιδου ἐς φάος αὐξηθὲν γενέσθει, τὸ δὲ ἐκ τοῦ φάεος ἐς Ἅιδην μειωθὲν ἀπολέσθαι ³6). Außer dem schon angeführten Wort des Empedokles liegt es nahe, folgendes Bruchstuck gegenüberzustellen: νήπιοι οὐ γάρ σφιν δολιχόφρονές εἰσι μέριμναι, οἱ δὴ γίγνεσθαι πάρος οὐκ ἐὸν ἐλπίζουσιν ἡ τι καταθνήισκειν τε καὶ ἐξόλλυσθαι ἀπάντηι

36) K. Reinhardts Vermutung (Parm S 19 ff), daß Π.δ Kap 4 in geschichtlichem Zusammenhang stehe mit Parmenides, ist nicht überzeugend.

<sup>35)</sup> Willerding S 8 ff, Regenbogen, Symb Hipp., Diss Berlin 1914 S 23 ff. 72. Margit Gutmann, die Nebensatze in ausgew Schrift d. Hipp. Corpus und ihre Bedeut f d. Verfasserfiage, Diss Munch. 1929 — Außer stillstischen sprechen noch mehr sachliche Grunde in großer Zahl für die gleiche Urheberschaft

(DV 21 B 11). Auffallender sind Entlehnungen von Empedokles, die schon verschiedentlich betont worden sind <sup>57</sup>). So gehen die embryologischen Kenntnisse, besonders die Theorie von der Entstehung des mannlichen und weiblichen Geschlechts <sup>25</sup>) auf Empedokles zuruck, der hiebei den jonischen Physikern vor allem die Anschauungen Alkmaions vermittelte.

Die vier Elemente des Warmen, Kalten, Trockenen und Feuchten stehen in den verschiedenen Lehren in Περὶ διαίτης gleichwertig nebeneinander. Einige willkurlich herausgegriffene Beispiele sollen das beweisen. Einmal heißt es von der korperlichen Konstitution, sie sei trokken und kalt, ein andermal von einem Organ, es sei von Natur warm und trocken; dasselbe gilt vom Wein. Eine Gemuseart wird bestimmt als feucht und kalt, das εψημα als warm und feucht. Von der Gerste wird gar gesagt φύσει μέν ψυχρόν καὶ όγρον καὶ ξηραίνει (40, 556) Die Qualitaten erscheinen also in beliebiger Verbindung, wodurch die Annahme ausgeschlossen wird, von den Grundelementen des Feuers und Wassers aus gesehen wurde sich das Begriffspaar des Warmen und Kalten mit dem des Trockenen und Feuchten decken, d h das Warme erganze das Trockene, das Kalte das Feuchte. Von bestimmten Weinen wird z B. gesagt (52, 554), sie hatten eine warmende, dagegen keine trocknende Wirkung Diesen verschiedenen Qualitaten in ihrer Bedeutung fur Gesundheit und Krankheit des menschlichen Korpers entsprechen die δυνάμεις der Nahrungsmittel, um von den πόνοι fürs erste abzusehen. Daraus folgt ihre Fahigkeit des θερμαίνειν, ξηραίνειν, ψύχειν und ὑγραίνειν. Durch genaue Ueberwachung kann man somit auf ganz naturliche Weise das unnaturliche Verhaltnis der Qualitaten im kranken Korper beseitigen und das normale Gleichgewicht herstellen. In all den Schriften, wo die therapeutisch-diatetischen Mittel zum Zweck des θερμαίνειν, ξηραίνειν, ψύχειν und ύγραίνειν verwandt werden und daher eine damit übereinstimmende, naturphilosophisch begrundete Krankheitsatiologie die Voraussetzung bildet, haben wir es mit einer wissenschaftlichen Diatetik und Lebensmittellehre zu tun. Eine solche kann nicht das Werk eines einzelnen sein, der eines Tages Naturphilosophie und Diatetik kombinierte. Ihre Schopfung füßt auf einer ausgedehnten empirischen Durchforschung der Nahrungsmittel und einer sorgfaltigen Beobachtung ihrer spezifischen Wirkung auf den menschlichen Organismus Verbunden damit war von Anfang an ein starker philosophischer Trieb, die gesamte Natur bis in ihre kleinsten Teile unter einem großen Gesetz zu begreifen. So muß man sich vorstellen, daß die Erklarung der verschiedenen Qualitaten der Pflanzen zunachst diese

<sup>37)</sup> Weygoldt S 173 ff Fredrich S 125 ff 137 140 Keus S 17, 24 f, 63 f. 67 ff

<sup>38)</sup> Fur Erweiterungen (beide Geschlechter besitzen mannlichen und weiblichen Samen) und Abweichungen von seiner Lehre sind vielleicht Mittelquellen verantwortlich zu machen Emped DV 21 B 65 und 67 entspricht  $\Pi$  5. 34, 512 (27, 500) Die Verschiedenheit in der Angabe für die Dauer der Schwangerschaft und die Lebensfahigkeit der Sieben-. Neun- oder Zehnmonatskinder besagt nicht viel Dahinter steht wohl nicht Empirie. sondern Zahlenspekulation

in ihrem Zusammenhang mit der Umwelt sah und aus den ihr Wachstum bedingenden Umstanden, Boden, Klima u. a., ihr Wesen bestimmte. Leute wie Herodikos von Selymbria oder unser Diatetiker kommen für diese Tat nicht in Frage Denn schon vor ihnen hat es eine wissenschaftliche Diatetik und Therapie gegeben, der eine bestimmte Anschauung vom Wesen der Krankheit zugrunde lag. Im Gegensatz dazu stehen die schematischen Arzneimittelsammlungen der agyptischen Medizin, wo der Arzt sich und andern keine Rechenschaft über den tieferen Sinn seiner verordneten Rezepte geben konnte.

Da wir Spuren dieser naturphilosophisch unterbauten Lebensmittel. lehre und Diatetik in den Schriften verschiedenster Richtung und Herkunft finden, scheint es unmoglich zu sein, die gemeinsame Wurzel und den Ursprung derselben zu erweisen. Wir versuchen auf einem Umweg zum Ziel zu gelangen. Den Maßstab fur die hier ublichen Begriffe der vier Qualitäten bildete eine ganz bestimmte Anschauung vom Wesen der Gesundheit und Krankheit Der Arzt, der die Wirkung der Nahrung und körperlichen Bewegung auf den Organismus versteht, kann das zur Gesundheit notige Verhaltnis durch richtige Ueberwachung regulieren. Wir greifen die Vorstellungen heraus, die der Therapie und Lebensmittellehre in Περί παθῶν (1 VI 208 L) zugrunde liegen: νουσήματα τοισιν ἀνθρώποισι γίνεται ἄπαντα ύπὸ χολής καὶ φλέγματος ή δὲ χολή καὶ τὸ φλέγμα τὰς νούσους παρέχει, ὅταν ἐν τῷ σώματι ἢ ὑπερξηραίνηται ἢ ύπερυγραίνηται ἢ ύπερθερμαίνηται ἢ ύπερψύχηται. πάσχει δὲ ταῦτα τὸ φλέγμα καὶ ἡ χολὴ καὶ ἀπὸ σιτίων καὶ ποτῶν, καὶ ἀπὸ πόνων καὶ τρωμάτων <sup>39</sup>), καὶ ἀπὸ ὀσμῆς καὶ ἀκοῆς καὶ ὄψιος καὶ λαγνείης, καὶ ἀπὸ τοῦ θερμοῦ τε καὶ ψυχροῦ· πάσχει δέ, ὅταν τούτων ἕκαστα τῶν εἰρημένων η μη ἐν τῷ δέοντι προσφέρηται τῷ σώματι, η μη τὰ εἰωθότα, η πλείω τε καὶ ἰσχυρότερα, ἡ ἐλάσσω τε καὶ ἀσθενέστερα. Zwangslaufig werden wir auf die verwandten Anschauungen vom Wesen der Krankheit gefuhrt. Am Anfang steht Alkmaion von Kroton (DV 14 B 4): 'Α. της μὲν ὑγιείας εἶναι συνεκτικὴν τὴν ἰσονομίαν τῶν δυνάμεων, ὑγροῦ, ξηροῦ, ψυχροῦ, θερμοῦ, πικροῦ, γλυκέος καὶ τῶν λοιπῶν, τὴν δ'ἐν αὐτοῖς μοναρχίαν νέσου ποιητικήν φθοροποιόν γὰρ ξκατέρου μοναρχίαν. και νόσον συμπίπτειν ώς μεν ύφ'ου ύπερβολή θερμότητος ή ψυχρότητος, ώς δὲ ἐξ οῦ διὰ πληθος σίτων ἡ ἔνδειαν, ὡς δ ἐν οῖς ἡ ἀἴμα ἡ μυελὸν ἢ ἐγκέφαλον· ἐγγίγνεσθαι δὲ τούτοις ποτὲ κάκ τῶν ἔξωθεν αἰτιῶν, ύδάτων ποιῶν ἢ χώρας ἢ κόπων ἢ ἀνάγκης ἢ τῶν τούτοις παραπλησίων τὴν δὲ ὑγιείαν τὴν σύμμετρον τῶν ποιῶν κρᾶσιν. Punkte entsprechen sich in beiden Systemen. Alkmaion und der Verfasser von Περί παθών halten die gleichmaßige Mischung der Qualitaten des Warmen, Kalten, Trockenen und Feuchten fur die Grundlage der Gesundheit. Uebermaß von Hitze und Kalte bedeutet Krankheit. Dasselbe wird durch eine unnaturliche Lebensweise, übermaßigen Genuß oder Mangel an Speisen und Getranken verschuldet. Beide betonen, daß Krankheiten auch durch außere Veranlassung entstehen. Der Verfasser von Περί παθῶν steht damit in einer Tradition von Aerzten, die ihre

<sup>39)</sup> Περί νούσων 5 50 (VII 582 L).

Krankheitsatiologie aus derselben Quelle haben 40). Περὶ νούσων ᾱ (2 VI 142 L) stimmt hier vollig mit Περί παθών uberein. Weiter wird in Περί νούσων γ diese Ansicht von der Wirkung der Qualitäten vertreten. Ein Beispiel lautet (14 VII 154 L): είλεο δε γίνονται της μέν άνω ποιλίης θερμαινομένης, τῆς δὲ κάτω ψυχομένης. Ιη Περί τῶν ἐντὸ, παθῶν (45 VII 272 L) wird die Entstehung einer Art des τύσος folgendermaßen erklart. γίνεται μέν τὸ νόσημα, όκόταν τὸ ύγρὸν τὸ ἐν τῷ σώματι συνπαγή καὶ ἀναζηρανθή μάλλον τοῦ χαιρού. Als Symptom ber einem bestimmten Fieber wird in Περὶ νούσων β (67 VII 102 L) angegeben εμέει σιαλον θερμόν καὶ χολήν πολλήν; zur Therapie gehort ψύγματα προσίσχειν. Alle die genannten Schriften stehen irgendwie in Verbindung mit der knidischen Schule. Wenn in den Krankheitsatiologien in diesen und anderen Schriften des hippokratischen Korpus, ferner bei sonstigen Aerzten immer wieder die Qualitaten des Warmen, Kalten usw. auftauchen, so braucht uns das nicht zu wundern, da die ganze Diatetik sich in der Hauptsache dieser Begriffe bediente. Wer dieselbe übernahm, mußte sich auch an ihre wissenschaftliche Grundlage halten. Nach der Lehre des Herodikos von Selymbria entstehen Krankheiten, wenn infolge einer der Natur zuwiderlaufenden Lebensweise übermaßige Warme oder Feuchtigkeit das Gleichgewicht im Korper stort (Anom. Lond IX 20 ff.). Beide Begriffe fand er in der Diatetik schon vor. mag er sie dann auch vielleicht von einem ihm gelaufigen philosophischen System neu abgeleitet haben. Platon fuhrt im Phaidros (268 a, b) einen Arzt ein, der von sich rühmt: έγω επίσταμαι τοιαυτ' άττα σώμασι προσφέρειν, ώστε θερμαινειν τ' εάν βούλωμαι καὶ ψύχειν, καὶ ἐὰν μὲν δόξη μοι, ἐμεῖν ποιεῖν, ἐὰν δ' αῦ, κάτω διαγωρεῖν, καὶ ἄλλα πάμπολλα τοιαῦτα. Durch die in ihrem Grundstock gleichbleibende Therapie sind diese naturphilosophischen Begriffe Allgemeingut geworden, ohne daß man wohl noch Rechenschaft daruber geben konnte, von welchen Anschauungen sie ursprünglich ausgingen. Dadurch gewinnen wir auch ein besseres Verstandnis für unseren Verfasser von Περί διαίτης, der mit seinem System des "Physikers" (Archelaos) der alten medizinischen Theorie von den Qualitaten eine moderne Begrundung gab. Eine epochemachende Tat hat er damit nicht geleistet. Denn der Ursprung einer wissenschaftlichen Diatetik und damit auch der Qualitatenlehre liegt viel weiter zurück. Durch die Nennung des Alkmaion haben wir eine bestimmte Richtung eingeschlagen, die wir weiter verfolgen wollen.

Diese Qualitaten mussen für Aerzte, die mehr praktisch eingestellt und von philosophischer Spekulation nicht weiter berührt waren, irgendwie substantiell bedingt und in greifbaren medizinischen Vorstellungen verankert gewesen sein. An und für sich erscheint z B. das Warme auch stofflich gedacht, wenn der Arzt Philolaos, ein Zeitgenosse des Sokrates, lehrt συνεστάναι τὰ ἡμέτερα σώματα ἐα θερμοῦ (DV 32 A 27). Außerordentlich haufig aber stoßen wir auf eine Verkettung der Qualitatenlehre mit der Humoralpathologie. Herodikos von Knidos, ein

<sup>40)</sup> Neben den im folgenden aufzufuhrenden kann man auch den dem Kreise der Pythagoreer zugewiesenen und in der perikleischen Zeit lebenden Physiker Hippon (Anon Lond XI 22) erwahnen

Schuler des Euryphon, vertrat bekanntlich die Zweisaftetheorie μίαν μέν δξεταν, την δὲ ἐτέραν πικράν (Anon. Lond. V 10) Fur ihn 41) wie für die Verfasser von Περί παθῶν und Περί νούσων α bedeutete Storung des naturlichen Verhaltnisses von Schleim und Galle Krankheit. Nach der Theorie des Verfassers von Περί παθῶν (24 VI 256 L) entsteht λειεντερίη. όταν εκ της κεφαλής και της άνω κοιλίης κατάρροος γένηται του φλέγματος ές την κάτω κοιλίην. Die Folge ist τὰ σιτία ὑπ' αὐτοῦ ψύχεται καὶ ὑγραίνεται..., καὶ τὸ σῶμα τήκεται, ἄμα μὲν οὸ πεσσομένων τῶν σιτίων ἐν τῇ κοιλίῃ γρόνον ίκανόν, αμα δὲ ὑπὸ τῆς κοιλίης θερμῆς ἐούσης παρὰ φύσιν θερμαινομένων. Auch in jenen andern knidisch orientierten Schriften erganzen sich Qualitaten- und Saftelehre. οἴδημα ἐγκεφάλου entsteht nach Περί νούσων 7 1 (VII 118) ύπὸ φλεγμασίης. Die therapeutische Behandlung ist demgemaß ψύχειν την κεφαλήν. Der Verfasser von Περί των έντὸς παθων (45 VII 272) fuhrt in einer Krankheitsbeschreibung das Symptom der μέλαινα χροιή του σώματος auf folgende Ursachen zuruck. ἐς τὰ Φλέβια καὶ ἐς τὸ δέρμα, ὁκόταν χολὴ μέλαινα ὑπέλθη, καὶ ἐπὶ τοὑτοισιν, ὁκόταν θέρμη ἐπιγένηται, ἀνάγκη ὑπὸ τοῦ θερμοῦ ξυγκαίεσθαί τε καὶ ἀνάξηραίνεσθαι τὰ φλέβια, ὥστε τὸ αἴμα μὴ χωρέειν κατὰ τὰ φλέβια. Der Verfasser von Περὶ νούσων 🛱 (19 VII 52) laβt ψύγματα προστιθέναι πρὸς τὴν κεφαλήν ın dem Falle, ἢν χολᾶ ὁ ἐγκέφαλος.

Die Anfange einer wissenschaftlichen Diatetik und Lebensmittellehre liegen in Unteritalien und Sizilien. An der Spitze steht Alkmaion von Kroton mit seiner Anschauung von der ἰσονομία der δυνάμεις ım gesunden Korper Er verstand unter ihnen das ύγρόν, ξηρόν, ψυχρόν, θερμόν, πικρόν, γλυκύ, die αί λοιπαί lassen sich ebenfalls erraten. Die Safte sind das Produkt der verdauten Nahrung, und die beiden Schrif ten Περί νούσων 🖪 und Περί τῶν ἐντὸς παθῶν, die sich am engsten mit den Κνίδιαι γγώμαι beruhren, kennen unter ihren therapeutischen Verordnungen u a. die ξηρά, ψυχρά, γλυκέα, δριμέα, όξέα, άλμυρά, λιπαρά, πίονα, έλαιηρά σιτία. Die Nachfolger Alkmaions haben dann eine straffere Systematisierung seiner Lehren vollzogen So begegnen wir bald einer Vierzahl von Qualitaten, namlich dem Warmen, Kalten, Trockenen und Feuchten. Davon losen sich die Safte, die scharfen, bitteren, also Phlegma und Galle u. a. Die Theorie von den Qualitaten und die Säftelehre blieben aber in enger Verbindung miteinander. Außer den von der knidischen Schule beeinflußten Aerzten, insbesondere den Verfassern von Περί παθῶν und Περί νούσων α, deren Krankheitsatiologie wir angeführt haben, ware noch Philolaos von Kroton zu erwahnen. Die Ursachen der Krankheiten liegen in den Korpersaften, dem Blut, der Galle und dem Schleim 42), ferner in dem Üebermaß oder Mangel an Warme oder Kalte oder auch an Nahrung (DV 52 A 27) Wir haben schon oben darauf hingewiesen, welch umfassende Vorarbeiten als Voraussetzung anzusehen sind für die Schaffung der wissenschaftlichen Diatetik. Die eigentliche Grundlage bildete die Philo-

<sup>41)</sup> Vorangegangen ist ihm jedenfalls schon Euryphon, der neben der Galle (Gal. XVII A 888) zweifellos auch das Phlegma in sein System hereinbezog (vgl die Uebereinstimmung von Π. νούσων β und Π. τ. ἐντὸς παθῶν).

<sup>42)</sup> Vgl Περί νούσων δ 38 (VII 556 L)

sophie der Pythagoreer und der Aerzte von Kroton. Die in der Medizin heimisch gewordene Lehre von den Begriffspaaren des Warmen, Kalten usw. geht aus von dem pythagoreischen Prinzip der Harmonie und dem von den alteren Pythagoreern aufgestellten Dualismus der Gegensatze 43) Aristoteles berichtet von einer zu seiner Zeit verbreiteten Meinung (DV 52 A 25): άρμονίαν γάρ τινα αὐτὴν (sc. τὴν ψυγήν) λέγουσι καὶ γὰρ τὴν άρμονίαν κρᾶσιν καὶ σύνθεσιν ἐναντίων εῖναι καὶ τὸ σῶμα συγκεῖσθαι ἐξ ἐγαντίων. Erganzt wird dieser Bericht durch die Worte des Simmias von Theben in Platons Dialog Phaidon (86 b, c), die Tatsache, daß jener Schuler des Philolaos gewesen ist, beleuchtet die Herkunft der von Aristoteles vorgetragenen Ansicht: καὶ γὰρ σὧν, ὧ Σώχρατες, οίμαι έγωγε καὶ αὐτόν σε τοῦτο εντεθυμῆσθαι, ὅτι τοιοῦτόν τι μάλιστα ύπολαμβάνομεν την ψυχήν είναι, ώσπερ έντεταμένου του σώματος ήμων καὶ συνεγομένου ὑπὸ θερμοῦ καὶ ψυγροῦ καὶ ξηροῦ καὶ ὑγροῦ καὶ τοιούτων τινών, χράσιν είναι καὶ άρμονίαν αθτών τούτων την ψυχήν ήμών, ἐπειδάν ταύτα καλώς καὶ μετρίως κραθή πρὸς ἄλληλα. Auch Empedokles und die sikelische Aerzteschule scheinen an der naturphilosophischen Begrundung der Diatetik und Krankheitsätiologie beteiligt gewesen zu sein. Durch Empedokles' System hat die Lehre von den vier Qualitaten ihre feste Pragung bekommen 44). ἐκ τεσσάρων οὖν στοιχείων τὸ πᾶν, τῆς τούτων φύσεως ἐζ ἐναντίων συνεστώσης, ζηρότητός τε καὶ ὑγρότητος καὶ θερμότητος καὶ ψυχρότητος, ύπὸ τῆς πρὸς ἄλληλα ἀναλογίας καὶ κράσεως... (DV 21 A 55). Mehr ins einzelne gehende Untersuchungen müssen dann die δυνάμεις der Nahrungsmittel zum Gegenstand gehabt haben. Wie in unmittelbarem Zusammenhang damit ein wissenschaftliches Tiersystem ausgebaut wurde, haben wir im 1 Teil unserer Untersuchungen dargelegt. Botanische Arbeiten eines Menestor von Sybaris 45) sind sicher eine wichtige Grundlage gewesen für die Theorie von den δυνάμεις der pflanzlichen Lebensmittel. Durch seine Lehre vom Dualismus der Gegensatze des Warmen und Kalten kommt er nahe an die fruheren Pythagoreer heran und hat auf ihr aufbauend botanische Untersuchungen in großtem Umfang vorgenommen, wie sie die medizinische Lebensmittellehre voraussetzt. Theophrastos (caus. pl. VI 5, 5) erzahlt von 1hm καὶ ἔτι δὲ κατὰ τὸ μᾶλλον καἶ ἤττον αί διαφοραί (naml. τῶν χυμῶν). διὸ καὶ οἱ όμογενεῖς πλείους οἴον αὐστηροί, λιπαροί, πικροί, γλυκεῖς. ὅθεν καὶ οἱ παλαιοὶ τῶν φυσιολόγων ἀπείρους ἐτίθεντο τοὺς χυμούς, ὥσπερ καὶ Μενέστωρ· ὁποία γὰρ ἄν τις ἡ μίξις καὶ ἡ πέψις γένηται του ύγρου ἐμφύτου, τοιούτον είναι καὶ τὸν χυμόν. Die Forschungen über die Substanzen der Pflanzen fuhrten Menestor auf die Beschaffenheit des Bodens, aus dem sie ihre Safte ziehen, und die ihn bedingenden klimatischen Verhaltnisse. Einen Nachhall solcher Untersuchungen darf man vielleicht in bestimmten Aeußerungen des Verfassers von  $\Pi$ ερὶ νούσων  $\delta$   $\operatorname{erblicken}$  (34  $\operatorname{VII}$  544  $\operatorname{L}$ ): ἔχει γὰρ ὧδε ή γῆ ἐν έωυτῆ δυνάμιας παντοίας και άναρίθμους... το σκόροδον έλκει άπο τῆς γῆς ἰκμάδα τοιαύτην, οζόν περ καὶ αὐτὸ δυνάμει ἐστὶ, καὶ τἄλλα πάντα τὰ φυόμενα ἔλκει

<sup>43)</sup> Alkmaion DV 14 A 3

<sup>44)</sup> Vgl. Plato leg X 889 b 45) DV 22 S 284. 7.

ἐκ τῆς γῆς καθ' έωυτὸ ἕκαστον... ἐν δὲ τῆ Λιβύη αὐτόματον φύεται (sc. σίλφιον)· οὐ γάρ ἐστιν οὕτε ἐν Ἰωνίη οὕτε ἐν Πελοποννήσω ἰκμὰς τοιαύτη, ὅστε τρέφειν αὐτό... ἕλκει δὲ ἕκαστον τῶν φυομένων βρωτῶν τε καὶ ποτῶν ἐς ἑωυτὸ πολλὰς δυνάμιας ἀπὸ τῆς γῆς...

Alle diese Leistungen der unteritalischen und sikelischen Philosophen und Aerzte haben der wissenschaftlichen Diatetik den Boden bereitet. Auf ihnen fußend hat der Arzt Akron von Agrigent ein Buch Περί τροφής ύγιεινών verfaßt: ἐσοφίστευσεν ἐν ταῖς ᾿Αθήναις ἄμα Ἐμπεδοκλεί. ἔστιν οὖν πρεσβύτερος Ίπποκράτους (Suidas). Fruhzeitig wurde von dieser Richtung her, von Kroton und Sizilien, die knidische Medizin befruchtet. Da wir immer wieder eine Verbindung zwischen diesen Aerzteschulen gezogen haben, mussen wir fragen, ob Beziehungen zwischen Kroton und Knidos im Bereich des Moglichen liegen. Die Möglichkeit zu solchen ist schon gegeben durch Demokedes von Kroton, von dem die Ueberlieferung weiß (D V 9 S. 40, 2, Suidas): Δ. Καλλιφῶντος Ιερέως εν Κνίδω γενομένου 'Ασκληπιού, Κροτωνιάτης Ιατρός. Sein Vater wird nach Kroton übergesiedelt sein. Es ist anzunehmen, daß geistige Befruchtung von dorther ihn zu diesem Schritt veranlaßt hat. Die Verbindung zwischen beiden Platzen wurde dadurch nicht unterbrochen. Denn eine heute allgemein anerkannte Tatsache ist es, daß Euryphon aus Knidos mit seiner Ansicht, daß der Kopf der alleinige Sitz der Krankheit sei, von Alkmaion beeinflußt ist, um andere Parallelen zu ubergehen Auch auf Beziehungen von Knidos zur sikelischen Aerzteschule hat man aufmerksam gemacht. Tatsachlich darf man schon fur die alteren Knidier diatetische Kenntnisse und Forschungen über die δυνάμεις der Lebensmittel und deren Wirkung auf den menschlichen Organismus annehmen Neben seinen gewaltsamen Kuren verwandte Euryphon diatetische Mittel, darunter verschiedene pflanzliche, wie Salbei, Knoblauch, Diptamdosten, Seifenkraut, Raute, Koriander u. a. (Gal. XI 795). An diese ganze Tradition knupfen dann die von Knidos her beeinflußten, aber auch andere Schriften des hippokratischen Korpus an; und in ihr steht neben Herodikos von Selymbria auch der Autor von Περί διαίτης, der den spekulativen Bestandteil der Diatetik und Lebensmittellehre auf die Spitze getrieben hat. Wegen der sparlichen Ueberreste der vorsokratischen Philosophie und Medizin ist es nicht leicht, in der Quellenfrage dieses Werkes zu eindeutigen Ergebnissen zu gelangen; man wird jedoch sagen konnen, daß der Verfasser allem in seinem 1. Buch nicht nur eine oder zwei oder drei Vorlagen ausgebeutet hat, sondern daß er das Gute, d. h. das ihm Einleuchtende und Sympathische, überallher aufnahm, wo er es fand.

Daneben ist ja in Περί διαίτης auch ein nicht geringer sophistischer Einschlag unverkennbar. Die gorgianische Technik beschrankt sich zwar in der Hauptsache auf das 1. Buch, wo der Tatsache Rechnung getragen werden muß, daß der heraklitische Stil überhaupt in hohem Grad rhetorisch gefarbt ist. Doch laßt die Schrift zweifellos auf die Bekanntschaft mit sophistischen Werken schließen. So ahmte der Diate-

tiker, wie H. Diels 46) nachgewiesen hat, den Stil des Protagoras nach, und zwar den Anfang von Περί θεῶν ın Kap. 67 (592, 1 ff.). Aus der nahen Verwandtschaft mit den Διαλέξεις hat man erschlossen, daß beide Verfasser denselben oder dieselben Sophisten vor Augen gehabt haben 47). H. E Stier 18) sight in Περί διαίτης 11, wo der νόμος als bloße Menschensatzung erscheint, einen Beleg seiner Ansicht, daß die Sophisten durch ihre neue Norm eine aggressive Spitze in die Theorie der Naturphilosophie hereinbrachten. Die Stelle ist weit überschatzt und hat in vorliegender Form mit sophistischem Denken nichts gemein. Dem unvernünftigen und unbestandigen Menschenwerk steht die Natur als Schopfung der Gotter gegenuber, von der es heißt δαόσα θεοὶ έθεσαν, αἰεὶ Die Ansicht ist auch Heraklit fremd gewesen (DV 12 B 50). Sie ist ein Zeugnis der unanfechtbaren kindlichen Frommigkeit des Verfassers, der auch der sophistische Geist nichts anzuhaben vermochte. Die vielfach in der Medizin vertretene Ansicht, daß die Natur selbst das Rechte vorschreibe und die wahre Lehrmeisterin des Arztes sei, braucht sich in gar keiner Weise gegen den alten Gotterglauben zu richten. Dieser Naturglaube (Kap. 15) scheint in seiner medizinischen Bedeutung in altere Zeiten zu reichen, hat aber vielleicht durch die Wirkung der Sophistik eine scharfere Zuspitzung erfahren.

Die in Περί διαίτης 10 vertretene Ansicht, daß der Mensch eine ἀπομίμησις του όλου 1st, fuhrt uns zu den Aehnlichkeiten mit der Schrift Περί έβδομάδων und damit zu den Bestrebungen, ein Abhängigkeitsverhältnis zwischen Περί διαίτης und der knidischen Aerzteschule aufzudecken 40). Auf die hauptsachlichsten Grunde, die bisher an die Moglichkeit einer solchen Beruhrung glauben ließen, mussen wir kurz eingehen Fredrich 1st Th. Gomperz (a. a. O. I & S. 257) darın gefolgt, die Zulassung des "Gottlichen" sei den knidischen Aerzten im Gegensatz zu den koischen eigentumlich. Man argumentiert mit der Forderung des hippokratischen Verfassers von Περί ξερής νούσου und Περί ἀέρων, daß die Epilepsie, die sogenannte heilige Krankheit, auf naturliche Ursachen zuruckgeführt werden muß. Gegenuber stellt man die Ansicht vom Anfang der Schrift Περί γυναικείης φύσιος (1 VII 312 L): περί δὲ τῆς γυναικειης φύσιος και νοσημάτων τάδε λέγω. μάλιστα μέν το θείον έν τοίσιν άνθρώποισιν αίτιον είναι έπειτα αί φύσιες τῶν γυναικῶν καὶ χροιαί... δεῖ δὲ τὸν ὀρθῶς ταῦτα χειρίζοντα πρῶτον μὲν ἐχ τῶν θείων ἄρχεσθαι, ἔπειτα διαγινώσκειν τάς τε φύσιας τῶν γυναικῶν καὶ τὰς ἡλικίας καὶ τὰς ὥρας καὶ τους τόπους ου αν ή. Wurde die Theorie von Gomperz-Fredrich stimmen, so ware fur den Verfasser von Περί διαίτης noch nichts gewonnen, da er seine religiosen Ansichten und seinen Aberglauben im 4. Buch unter anderem Einfluß angenommen haben kann und sie mit den medizinischen Lehren, die er sich aneignete, gar nicht ursprunglich

<sup>46)</sup> Hippokr Forschungen I, Hermes 45, 1910 S 136 f.

<sup>47)</sup> Fredrich a a. O S 150 f Beide setzt man etwa gleichzeitig um die Zeit von 400 an (vgl. Nestle bei Zeller a. a. O. I  $2^6$  S 874 A).

<sup>48)</sup> νόμος βασιλεύς, Philol 83, 1928 S 246

<sup>49)</sup> Außer Fredrich und Geffcken ist noch H Diels, a a O S 126, zu nennen

verbunden waren. Abgesehen davon ist sie ganz unbeweisbar. Zeugnisse fur die Frommigkeit des Diatetikers haben wir kennen gelernt; em Beispiel bietet der Schlußsatz seines Werkes (92 VI 662 L) xal εύρηταί μοι δίαιτα ώς δυνατόν εύρειν άνθρωπον εόντα ξύν τοισι θεοισιν. Denn alles Gute und ewig Bestehende stammt von den Gottern, die ganze Ordnung der Natur ist ihr Werk (11 VI 486 L); ohne die Gotter vermag der Mensch nichts. Und trotz allem wird niemand behaupten, daß unser Verfasser nicht "franchement naturaliste quant aux causes des maladies" ist, wie Th. Lefort 50) von der hippokratischen Schule ruhmt, Mit dem Glauben, daß alles Geschehen, auch das naturliche. seinen Ursprung in gottlicher Einwirkung habe, laßt sich wohl ein verstandesmaßig bedingter, von religioser Denkweise ungehemmter Wille verbinden, die Krankheiten mit naturlichen Mitteln zu bekampfen. weil man sie in genau nachweisbaren unregelmaßigen Vorgangen und Gleichgewichtsstorungen im Korper erkennen kann. Hat ja Paracelsus, der die Erfahrung als die hochste Lehrmeisterin aller Dinge gepriesen hat und seine wissenschaftlichen Beweise nur auf Grund von Experimenten und vernunftgemaßen Ueberlegungen fuhren wollte, sich zu der frommen Ueberzeugung bekannt, kein Arzt kann gesund machen, wenn es nicht Gottes Wille ist, daß die Krankheit ein Ende habe, denn der Arzt ist nur der Knecht der Natur, Gott aber ihr Herr (Param. I 21 f.). Die von den knidischen Aerzten hoch entwickelte Kunst der Krankheitserkennung muß jeden Verdacht beseitigen, daß sie sich in ihrer nuchternen Beobachtung und Erfahrung durch aberglaubische Gebundenheit beeinflussen ließen. Es hat sich zwar ermitteln lassen, daß die Verfasser der gynaekologischen Schriften des hippokratischen Korpus bestimmte Beziehungen zu Knidos hatten, wie ihre Verwandtschaft mit euryphontischer Medizin zeigt 51). Doch ist es zweifelhaft, inwieweit der Verfasser von Περί γυναικείης φύσιος in der Schuluberlieferung steht, zudem hebt er. in der Art eines ganz personlichen Bekenntnisses, das "Gottliche" nur am Anfang hervor, last es aber im ubrigen vollig unberucksichtigt. Auf jeden Fall durfen wir, wie wir auch diese einleitenden Worte bewerten, eine Denkweise, die hier neu auftritt, nicht für die knidische Aerztegenossenschaft schlechthin in Anspruch nehmen. Nichts deutet darauf hin, daß in den knidischen Gnomen das übersinnliche Moment eine Rolle gespielt hatte. Wir haben bereits gesehen, daß die beiden Aerzte, die sich am stärksten an dieses Schulbuch angelehnt haben, die Verfasser von Περί νούσων Β und Περί τῶν ἐντὸς παθῶν, die Traume als natürlichen Vorgang aufgefaßt haben.

Auf der andern Seite darf man die Aufgeklartheit der koischen Schule nicht ubertreiben. Man wurde dem wohl ihr zugehorigen Verfasser von Περὶ ἱερῆς νούσου ein Unrecht tun, wenn man seine Welt-

<sup>50)</sup> Notes sur le culte d'Asclép, le musée Belge IX 1905 S 202
51) J Jurk, Ramenta Hippocratea, Diss. Berlin 1900 S 29 ff. J. Ilberg, die Aerzteschule v. Knidos, Ber. d Sachs. Akad d Wiss, phil-hist. Kl 76, 1924 S 20 ff. (vgl J. Mewaldt, Gnomon III 1927 S 143), Heiberg, Gesch d Math u. Naturwiss. im Altert., Handb d. Alt.-Wiss V 1, 2, 1925 S 101, Rudolf von Grot a. a O S 66 A 1

anschauung und die nuchterne Entgottlichung der Welt durch die Sophisten auf die gleiche Stufe stellen wurde. Die vornehme Tradition der Asklepiaden durfte Hippokrates selbst vor einer volligen Entwurzelung aus dem Heimatboden und einer engeren Beruhrung mit diesen gewaltsamen Neuerern bewahrt haben. Ein Hinweis auf F Jacobys 52) Auffassung der betreffenden Stelle in jener Schrift soll genugen. "Der Autor legt nirgends Wert darauf, die Einwirkung der Gottheit zu bestreiten, die ihm vielmehr gleichbedeutend mit κατά φύσιν 1st, und stellt niemals θεῖος und ἀνθρώπινος parallel. Seine Absicht ist vielmehr, die besondere Gottlichkeit der einen Krankheit zu bestreiten Das tut er so, daß er alle für göttlich erklart. Ob das Politik ist oder nicht — er stellt sich auf den Standpunkt der reineren Frommigkeit und erklart die gegenteilige Ansicht für ἀσεβές καὶ ἀνόσιον (II. lep. v. 1 VI 358 L u o) "53) Die unbeirrbare wissenschaftliche Grundhaltung dieses Arztes hat die schonste Vertiefung durch echte Frommigkeit gefunden Bemerkenswert sind die noch von einer mehr altertumlichen Religiositat zeugenden Worte im Προγνωστικόν 1 (II 112 L = Kuehlew. I 78,18): γνῶναι οὖν χρὴ τῶν τοιούτων νοσημάτων τὰς φύσιας, δχόσον δπέρ τὴν δύναμίν εἰσιν τῶν σωμάτων, ἄμα δὲ καὶ εἴ τι θεῖον ένεστιν εν τησι νούσοισι· 54) καὶ τούτου την πρόνοιαν εκμανθάνειν. Es fehlt jeglicher Anhaltspunkt dafür, daß der knidische Arzt sich durch eine gewisse Ruckständigkeit vom koischen unterschied, indem er noch mit dem Wirken übersinnlicher Kräfte im menschlichen Körper rechnete

Was von der gynaekologischen Schrift gesagt wurde, gilt auch für Περὶ ἐβδομάδων. Denn die Verwandtschaft mit diesem Buch wird als ein weiterer Beweispunkt für die knidische Orientierung von Περὶ διαίτης ins Feld geführt Auch sein Verfasser verrat Kenntnis knidischer Medizin 55) Aber bis zu welchem Grade durfen wir Ansichten, in denen der Diatetiker mit ihm übereinstimmt, als charakteristisch für diese Schule betrachten? Auf eine Reihe von Parallelen haben schon Fredrich 56) und W Theiler 57) aufmerksam gemacht, weshalb wir uns kurz fassen können Die Analogie zwischen Mikro- und Makrokosmos in Περὶ διαίτης I 10 findet ihre Parallele in Περὶ ἐβδομάδων, so in Kap. 6 58). Quae autem in terra sunt corpora et arbores naturam similem ha-

<sup>52)</sup> Zu Hippokr Περλ αέρων δδάτων τόπων, Hermes 46, 1911 S 563.

<sup>53)</sup> Zudem darf man vielleicht annehmen, daß der Verfasser von II. iep. v. mit den Worten in 1 VI 362, 10 sqq L (= Wilamowitz, Gr Leseb I S. 273, 4 f) seinen Glauben an die Inkubation dokumentiert (Th Lefort a a O S 205, vgl S 201 ff, Herrlich a. a O S 19)

<sup>54)</sup> Die Worte ἄμα δὲ — νούσοισι athetiert Kuehlewein, weiler dadurch die Echtheit der Schrift retten zu konnen glaubt Sie sind aber sicher beizubehalten.

<sup>55)</sup> J Ilberg, die mediz Schrift "Ueber die Siebenzahl" und die Schule von Knidos a a O S 33 ff, ders, die Aerzteschule von Knidos a a O. S 5 f

<sup>56)</sup> A a. O S 226 f.

<sup>57)</sup> A a O S. 55 f

<sup>58)</sup> ed W H Roscher a a O. S 10

bent mundo quae minima et quae magna. necesse est enim mundi partes cum sint omnia similiter comparari mundo; ex equalibus enim partibus et similibus mundo constituti sunt. Wenn es in Heol διαίτης (10 VI 484 L) heißt ένὶ δὲ λόγω πάντα διεκοσμήσατο κατὰ τρόπον αὐτὸ έωυτῷ τὰ ἐν τῷ σώματι τὸ πῦρ, ἀπομίμησιν τοῦ ὅλου, μικρὰ πρὸς μεγάλα καὶ μεγάλα πρὸς μικρά, so glaubt Theiler, daß hier in diesem μίμησις-Gedanken nicht, wie es sonst ublich ist, heraklitischer Einfluß wahrgenommen werden durfe, weil andere Aehnlichkeiten durch anaxagoreischen Einfluß zu erklaren seien. Ein endgultiges Urteil ist von der Wertung der Feststellungen Gotzes abhangig, daß die Anschauung vom Menschen als Mikrokosmos in Περὶ ἑβδομάδων mit iranisch-persischer Spekulation aufs tiefste verwachsen sei und der Verfasser hier nachweisbar aus persischer Quelle geschopft habe Dieser schreibt gleichfalls den astronomischen Vorgangen einen großen Einfluß auf Gesundheit und Krankheit zu (Kap 23) Er und der Diatetiker nehmen sieben Funktionen des Kopfes, bzw Wahrnehmungsmoglichkeiten an 59), die sich nahezu entsprechen Die Lehre von den sieben Vokalen in Π έβδ. 60) ist mit II. d. I 23 (VI 494 L) zu vergleichen In ahnlicher Weise kennen sie die Traume als diagnostisches Hilfsmittel für den Arzt und teilen. wie wir sahen, die hiefur in Betracht kommenden in zwei gleiche Gruppen. Die Tatsache, daß sie ein verwandtes Schema bei Krankheitsbeschreibungen befolgen, wird uns noch beschaftigen. Schließlich beruhren sie sich in physikalischen Lehren 61)

Es ist nicht leicht, diese Verwandtschaft eindeutig zu erklaren. Wir kommen nicht um das Zugestandnis herum, daß die Schrift Περί έβδομάδων dem Diatetiker in manchen Dingen zum Vorbild diente Aber auf keinen Fall durfen wir alle Aehnlichkeiten auf Abhängigkeit zuruckfuhren Denn dem Diatetiker lagen in der Hauptsache unmittelbarere Quellen vor. Man konnte an die Moglichkeit denken, daß beide einem gleichen Kreis angehörten oder wenigstens unter seinem Einfluß standen, was sie in die Lage setzte, unter denselben Bedingungen und Anregungen zu arbeiten. Es ist nun die Frage, ob dies der knidische Aerztekreis war, dem man den Verfasser von Περί έβδομάδων zuzählt Wir konnen nicht beweisen, daß derartige Zahlenspekulationen, physikalische Theorien, uberhaupt die Hinneigung zur Naturphilosophie und all das, was die zwei Schriften verbindet, gerade in Knidos beheimatet war. Mag auch der Verfasser von Π. έβδ. ın medizinischen Dingen auf knidischer Lehre fußen, um die ganze Schrift als "ein Werk knidischer Gelehrsamkeit" 62) anzusprechen, fehlen uns genugende Beweise. In echten knidischen Aerzteschriften der damaligen Zeit es) könnte man uberdies schwerlich mit einem stärkeren sophi-

<sup>59)</sup>  $\Pi$ .  $\xi\beta\delta$  8 S 13 Roscher und  $\Pi$ .  $\delta$  I 23 (VI 494 L)  $\equiv$  DV 111

<sup>60)</sup> Kap 9 S 13 Roscher; vgl Roscher, Abh Sachs Ges. d. Wiss., phil-hist Kl. 28, 1911 S 102 f
61) Vgl. Fredrich und Theiler a a. O

<sup>62)</sup> Fredrich a a O. S 226

<sup>63)</sup> Περί έβδομάδων wird, wie Ilberg (die Aerzteschule von Knidos a a O S. 5) vermutet, in der ersten Zeit des peloponnesischen Krieges entstanden sein.

stischen Einschlag rechnen, was man bei der Zuweisung der genannten Autoren, die beide gorgianische Technik verraten, bedenken sollte. Bekannt ist, daß der aus einer alten knidischen Aerztefamilie stammende Arzt Ktesias von Knidos, der in den neunziger Jahren des 4. Jahrhunderts sein großes Geschichtswerk verfaßt haben wird, vollig ..unberuhrt ist von der neuen Redekunst, daß er Beziehungen zu und Kenntnis von der sophistischen Prosa nicht einmal in dem bescheidenen Maße hat, das wir bei Herodot finden" 64).

Fur die Frage der Einreihung von Περί διαίτης in eine bestimmte Gruppe scheint mir aber entscheidend zu sein, daß von der Eigenart der knidischen Medizin, wie sie uns aus Nachrichten über Mitglieder der Schule und uber die knidischen Gnomen, aus Bruchstucken derselben und den erhaltenen Schriften, die unmittelbar aus ihnen schöpften, bekannt ist 65), in Περί διαίτης nichts zu merken ist Die Knidier unterschieden im einzelnen entsprechend ihrer Festlegung bestimmter, sehr zahlreicher Symptomkomplexe eine Fulle von Krankheiten. In Περί διαίτης wird nur eine geringe Zahl genannt Man kann dem Verfasser auch nicht zugute halten, daß er weniger für Fachleute als für ein ungelehrtes Publikum geschrieben habe Die Krankheit wird von ihm nur bestimmt als eine Summe von Symptomen, deren Aufzahlung eine allgemeine Redensart wie έστι δε και τὰ τοιάδε τεκμήρια πλησμονής oder ἄλλοισι δέ τισι γίνεται τοιάδε oder ἄλλοι δέ τινες τοιάδε πάσχουσι einleitet Die einen Krankheitsfalle ruhren daher, daß die πόνοι πρέσσους είσὶ τῶν σιτίων, die andern, δκόταν κρατέωνται οἱ πόνοι ὑπὸ τῶν σιτίων. Auch im 4 Buch werden die Storungen im Korper, die durch Traume angezeigt werden, meist nicht genau formuliert. All das gibt der Darstellung das Gepräge des Unfachmaßigen und Einseitigen, als habe man nicht einen auf allen Gebieten der Medizin erfahrenen Arzt. sondern vielmehr einen Laien vor sich, der sich mit Eifer und Fleiß in die Diatetik eingearbeitet hat Er führt 15 Arten der Storung des Gleichgewichtes im Korper auf Dabei gibt er in jedem einzelnen Fall die Symptome und die Therapie an und laßt jeweils eine Prognose folgen oder schiebt sie dazwischen ein. Nachdem Ilberg 66) aufgedeckt hatte, daß diese Dreiteilung in der knidischen Schule gebrauchlich war, konnte Fredrich (S. 205, 226) es aussprechen, daß unser Diatetiker hier das Schema der Knidier angewandt hat. Aber diese Uebereinstimmung ist rein außerlich. Abgesehen davon, daß jene Art der Krankheitsbeschreibung die gegebene ist er), lehrt ein Vergleich, daß durch-

O S 35 ff

<sup>64)</sup> F Jacoby, Pauly-Wissowa, Realenz XI 2 Sp 2064. der ferner darauf hinweist, daß des Ktesias Heimat Knidos abseits lag, wie ihn überhaupt seine Lebensumstande von den Zentren der neuen Entwicklung ferngehalten haben.

<sup>65)</sup> Zusammenhangende Darstellungen der knidischen Medizin geben u. a. O Regenbogen, Hippokrates und die hipp Samml, N Jhb f d kl Alt 47. 1921 S 190. 196 R O Moon, Hippocr and his success in relat to the philos of their time, 1923 S 27 ff, J Ilberg, die Aerztesch von Knidos a a O S 3 f; Sudhoff, Kos und Knidos, Hum Gymn 39, 1928 I S. 30 und Munch Beitr. z. Gesch und Lit d Naturwiss und Med 4/5 S 300 ff

66) Die mediz. Schrift "Ueber die Siebenz" und die Schule von Knidos a a.

<sup>67)</sup> Wie Fredrich, a a O S 11, es selbst zugibt, vgl Turk a a O. S. 43.

aus keine Abhangigkeit des Diatetikers von der knidischen Tradition vorzuliegen braucht. Denn, worauf es vor allem ankommt, Anklange an die dabei in den Κνίδιαι γνωμαι und bei ihren Benutzern ublichen Wendungen und Formeln fehlen in Περὶ διαίτης Die Knidier neigten ferner zu einer mehr radikalen und lokalen Therapie. Der Diatetiker will dagegen von dem eigentlichen medizinischen Heilverfahren mit seinen gewaltsamen Mitteln nichts wissen und greift auf solche nur im Notfalle zuruck Denn das notige Gleichgewicht von Nahrung und körperlicher Bewegung, das die Gesundheit ausmacht (ξυμφέρονται δὲ ἀλλήλοισι πρὸς δγείην 2, 470), muß man durch eine ausgleichende Lebensweise herstellen, um die Natur sich selber helfen zu lassen. Wir sehen also, daß keiner der Grunde, mit denen man den Zusammenhang der Schrift Περὶ διαίτης mit knidischem Denken und Forschen belegen wollte, stichhaltig ist.

Ein wesentlicher Bestandteil, die Lebensmittellehre im 2. Buch, wo der hygienische Wert der animalischen und vegetabilischen Lebensmittel angegeben wird, gab bisher noch keinen Anhaltspunkt für Schlusse auf die Herkunft der Schrift her Man ist sich darüber einig, daß die von dem Autor verwerteten praktischen Erfahrungen "nicht seine oder seiner Quelle ausschließliches Eigentum waren, sondern vielmehr im Laufe der Zeit gesammeltes und von den Vorgangern auf die jungeren Aerzte sich fortpflanzendes Material, das allmahlich Allgemeingut geworden war"68) Dies ist zuzugeben Immerhin laßt sich mit einiger Wahrscheinlichkeit feststellen, daß nicht nur die geistigen Grundlagen, die bereits behandelt wurden, sondern auch das Material der systematischen Lebensmittellehre in  $\Pi$ spì  $\delta i\alpha i \tau \eta \varsigma$  nach der sikelischen oder vielmehr nach der von ihr beeinflußten 60) knidischen Schule weisen. Vergleichen wir das, was die Autoren der hippokratischen Schriften uber die Wirkungen der Lebensmittel schreiben, so bemerken wir, daß unser Diatetiker sich vielfach mit dem Verfasser von Περί παθών und dem des bisher für unecht gehaltenen 2 Teils von Περί διαίτης ὀξέων aufs engste beruhrt. Dieser Teil zeigt nicht geringe Anklange an die typisch knidische Therapie, Περί παθών aber besitzt bekanntlich Verwandtschaft mit knidischer Doktrin <sup>70</sup>). Die Tatsache, daß die Verfasser von Περὶ διαίτης und Περί παθών ahnliche Vorlagen benutzten, kann durch verschiedene Einzelheiten beleuchtet werden Die naturphilosophischmedizinische Terminologie ist in wesentlichen Punkten dieselbe 71). Die Aufzahlung der λάχανα beginnen beide (Π. δ. 54 VI 556; Π. π.

<sup>69)</sup> J Kluger, Primit Czernov II 1911 S 14

<sup>69)</sup> Wellmann, Fragmentsamml der græch Aerzte I 1901 S 17, 24, 25 A. 1, 26, Heiberg a a O S 101

<sup>70)</sup> Jurk a. a O S 22 f, Ilberg, die Aerztesch von Knidos S. 7 ff

<sup>71)</sup> Um nur ein Beispiel zu nennen mit gewissen diatetischen Mitteln erreicht man zugleich das θερμαίνειν καὶ τήκειν (Π. δ. 32, 510, Π.π. 59, 268) Ihre Bewertung ist zwar vielfach eine verschiedene der eine (Π δ. 54, 558) sagt ὅκιμον ξηρὸν καὶ θερμὸν καὶ στάσιμον, der andere (Π π. 54, 264) ικιμον καὶ δγρὸν καὶ ψυχρὸν καὶ εὐκάρδιον (die hier auffallige parallele Ausdrucksweise scheint auf eine polemische Bezugnahme zu deuten)

54, 264) mit σχόροδον und χρόμυον; beide besprechen hintereinander άνηθον, σέλινον und ώχιμον (Π. δ. 54, 558; Π. π. 43, 252); auch sonst reihen sie bestimmte vegetabilische Nahrungsmittel in ahnlicher Weise anemander. Derartige Parallelen bestehen auch zwischen Περί διαίτης und der Schrift Περὶ νούσων β, <sup>72</sup>), die sich ja besonders eng an den Wortlaut der knidischen Gnomen anlehnte 73), soweit dieser aus ihren Resten ersichtlich ist All das sind Spuren einer gleichen Tradition. Als Beispiel könnte man noch die Verwendung des Hundefleisches (Π. δ. 46 VI 546 L, 79, 624) herausgreifen. Dies war ein Charakteristikum der knidischen Therapie 14). Der Verfasser von Περί διαίτης schreibt ihm u a die Wirkung des ξηραίνειν zu, zu welchem Zweck es auch der Verfasser von Περί τῶν ἐντὸς παθῶν verordnet 75). Die unzureichende Therapie der knidischen Gnomen, die der Autor von Περί διαίτης δξέων bezeugt, braucht nicht unbedingt auf mangelhafte Ausbildung des Heilmittelsystems in Knidos zu deuten Περί νούσων 🖟 und Περί τῶν ἐντὸς παθών weisen zahlreiche Uebereinstimmungen in Wortlaut, Therapie usw. auf, bezeichnenderweise unterscheidet sich nun der Verfasser von Π. ν. β von dem andern darın, daß er ın vielen Fällen nur allgemein die Purgation verordnet und damit ohne Zweifel die Form der Κνίδιαι γνῶμαι erhalten hat, wahrend der andere jeweils noch besondere Mittel angibt, und nichts deutet darauf hin, daß sie dem Verfasser von II. v. R fremd waren Gebrauchlich waren wohl Arzneimittelbucher ähnlich der Φαρμαχίτις, aus der der Autor von Περί παθών schopfte.

Erwahnen mussen wir noch die Forderung des Ausgleichs von Arbeitsleistung und Nahrungszufuhr, ein Punkt des Programms in Περί διαίτης c 2, der uns zu Herodikos von Selymbria <sup>70</sup>) fuhrt. Es handelt sich um die Anschauung (2 VI 468 ff. L): οὐ δύναται ἐσθίων ὥνθρωπος ὑγιαίνειν, ἢν μὴ καὶ πονέη ὑπεναντίας μὲν γὰρ ἀλλήλοισιν ἔχει τὰς δυνάμιας σῖτα καὶ πόνοι, ξυμφέρονται δὲ ἀλλήλοισιν πρὸς ὑγιείην <sup>77</sup>) Daß die Gesundheit auf Gleichgewicht zwischen σῖτα und πόνοι beruht, war der Grundgedanke der Lehre des Herodikos Auch sein Geist, glaubte man, lebe in Περὶ διαίτης fort <sup>78</sup>). Eine ganz neue Erfindung hat Herodikos mit die-

73) Noch enger als Π. τ. ἐντὸς παθῶν. Das Zitat ὀρρὸν καὶ γάλα ἐς τὴν

ώρην πιπίσκειν aus den Gnomen kehrt wortlich in Π. ν. 3 wieder.

<sup>72)</sup> In beiden werden miteinander verordnet, bzw. besprochen σχόροδον, κρόμυον, πράσον; κολοκύντη, τεῦτλον; ὀρίγανον, θύμβρη.

<sup>74)</sup> Π. ν. β 44 (VII 62 L), Π τ. ἐντὸς παθών 9 (VII 188), Π. παθών 41 (VI 250) usw., Π. ἀφόρων 217 (VIII 420). Aus Π ξερ. νούσου 1 (VI 356, 1 ff. L = Wilam, Gr. Leseb. I 2, 271) haben Wilamowitz und Regenbogen (Symb. Hipp 1914 S. 6 ff) καὶ κυγός athetiert

<sup>75) 22 (</sup>VII 222 L).

<sup>76)</sup> Fredrich S 217 ff. Gossen, Pauly-Wiss, Realenz 1912 VIII 1 Sp 979, J B Egger, Begriff der Gymnastik bei d alt Philos und Mediz, Diss. Freiburg (Schweiz) und Progr Sarnen 1902/3 S 25 f (Ilberg, Berl phil Woch 1904 Sp 719), Jul Juthner, Philostratos uber Gymnastik 1909 S 14 ff.

<sup>77)</sup> Besprochen werden die πόνοι von Kap 61 (VI 574 ff L) bis 66

<sup>78)</sup> Der Verfasser der Schrift ist er nicht Franz Spaets These (die geschichtl Entwickl d. sog hipp Medizin im Lichte der neuest Forsch 1897 S 21 ff) wurde von Juthner, a a O S 15 f, widerlegt

ser Lehre nicht gemacht, so daß wir über die Abhangigkeit der Schrift von ihm hochstens Vermutungen anstellen konnen. Den πόνοι hat schon die altere Diatetik Rechnung getragen, wie sie auch in den von Alkmaion her beeinflußten Theorien von den Krankheitsursachen berucksightigt werden, in Περί νούσων α (2 VI 142 L), δ (50 VII 582) und Περί παθῶν (1 VI 208) Der von Platon (Protag 516 d) mit Herodikos von Selvmbria angefuhrte beruhmte Gymnast und Arzt Ikkos von Tarent, der wohl identisch ist mit dem (bei Jambl. V. Pyth. 267) in der Liste der Pythagoreer stehenden Tarentiner Ikkos und um die 1 Halfte des 5. Jahrhunderts lebte, hatte nach der Erkenntnis gelebt, daß sportliche Erfolge und Lebensweise ineinander greifen und man also durch Befolgung bestimmter Regeln, wie Enthaltung des Geschlechtsgenusses, die Leistungsfahigkeit des Körpers steigern konne (DV 15) Die auf der Safte- und Qualitatenlehre aufgebaute Diatetik hat von Anfang an die korperliche Bewegung in ihrer Bedeutung für die Gesundheit erkannt Eurvphon empfahl bei bestimmten Kuren Einschrankung der korperlichen Bewegung und der Nahrung (Soran gyn II 31, 85 S. 373). Dann ist besonders sein Schuler Herodikos von Knidos (Anon Lond, IV 40) zu nennen. Die Verfasser der knidisch orientierten Schriften des Korpus sind thm gefolgt, so der Verfasser von Περί τῶν ἐντὸς παθῶν, wenn er empfiehlt περιπατεέτω πρὸς τὰ σιτία τεχμαιρόμενος (42 VII 272 L; 43, 274; 10.190) und der Verfasser von Περί παθών z. B. mit der Vorschrift διαιτάν δὲ σιτίοισι καὶ ποτοίσι καὶ πόνοισι, ὑφ' ὧν ὡς ξηρότατος ἔσται καὶ λοχνότατος (19 VI 228 L, vgl. 20, 230 usw), der folgende in Περλ διαίτης vollig entspricht: ξυμφέρει δε τούτω ξηραίνειν τη διαίτη τοισί τε πόνοισι πλείοσι γρήσθαι (90 VI 658 L) Ebenso gibt der Verfasser von Περί νούσων κίθη derartige Verordnungen, wie και περιπάτοισι χρήσθω· έξ ήους δὲ πρὸς αἴπος δδοιπορέειν νῆστιν (52 VII 80) und δριμέα δὲ καὶ δξέα έσθιέτω καὶ ψυχρὰ πάντα, καὶ περιπάτοισι χρήσθω (55 VII 86 L), 1m gleichen Kap. spielt das γυμνάζεσθαι eine Rolle. Da hier Περί νούσων 🖟 und Περί τῶν ἐντὸς παθῶν übereinstimmen, durften schon die Κνίδιαι γνῶμαι in ihrer Therapie auf die korperliche Bewegung Bezug genommen haben. Das Bild, das wir uns von der Entwicklung der griechischen Diatetik machen mussen, wird entstellt, wenn man, wie es oft geschieht, den Herodikos von Selymbria als vorbildhaft auf diesem Gebiet ansieht Weniger epochemachende Neuerungen als vielmehr eine einseitige Betonung der Bedeutung des Gleichgewichts der σῖτα und πόνοι fur die Gesundheit und eine systematische Ausgestaltung dieser Theorie in vielen Regeln und Verordnungen, verbunden mit einer geschickten Propaganda, scheinen bezeichnend für ihn gewesen zu sein

Wenn sich nun aber auch eine ganze Reihe diatetischer Vorschriften zusammenstellen läßt, in denen der Verfasser von Περὶ διαίτης mit den von der knidischen Schule beeinflußten Aerzten übereinstimmt, so hat er doch keineswegs als Anhanger der typisch knidischen Therapie zu gelten. Die Literatur Περὶ τροφῆς und Περὶ διαίτης war allgemein zugänglich. Um ihn einseitig auf die knidische Schule festzulegen, dazu reichen die erkennbaren Berührungen mit ihr nicht entfernt aus. Wah-

<sup>79)</sup> Vgl. auch Περί διαίτης δγιεινών und Περί διαίτης δξέων.

rend die Entstehungszeit des Werkes einigermaßen feststeht, kann man hinsichtlich des Entstehungsortes vorerst zu keinem Ergebnis gelangen. Die Beweispunkte, die man aus dem 4. Buch heranzuziehen pflegt, sind, wie wir schon im 2. Teil unserer Untersuchungen gezeigt haben, nicht einwandfrei. Obschon sich keine einheitliche Stilform vorfindet, könnte uns doch eine eingehende Untersuchung der Sprache hier weiter bringen <sup>80</sup>); dieser muß aber eine neue Ausgabe der Schrift vorangehen.

Von der Person des Verfassers selbst laßt sich nichts mehr ermitteln. Das Bild, das wir uns von seiner Arbeitsweise machen konnen, ist keineswegs immer erfreulich. Die bereits von Fredrich gelieferte Charakteristik seiner kontaminierenden Schriftstellerei hat besonders durch die Untersuchungen über das 4. Buch manche Erganzung gefunden. Mit einem mitunter sich wichtig tuenden Eifer folgt er dem Denken und Forschen der großen Zeit des 5. Jahrhunderts und nimmt daraus die Bausteine, um nicht ungeschickt ein Gebäude zu errichten, das iedoch innen Risse zeigt. Dringt seine Ueberzeugung einmal durch, wie im 4 Buch, so vermag er sie nicht immer mit dem Entlehnten vollig in Einklang zu bringen. Das Beobachtungsmaterial anderer hat er sich nutzbar gemacht und mit ebenfalls entlehnten philosophischen Ideen. so gut er konnte, umkleidet Es ist kein differenziertes Schulgut mehr. das er bietet, und er war wohl auch zu sehr Laie, um Wertunterschiede der ihm vorliegenden medizinischen Werke ahnen zu können. Mit dem engeren arztlichen Leben bestimmter Schulen hatte er schwerlich Beruhrung, wie sicher nur wenig mit vielseitiger medizinischer Praxis. So scheint er in der Chirurgie vollig unerfahren gewesen zu sein. Offenbar war er uberhaupt mit Anatomie und Physiologie nicht genugend vertraut. Die inneren Unstimmigkeiten in Περί διαίτης rechtfertigen es aber noch nicht, den Verfasser einfach als Kompilator abzutun. Man wird 1hm dadurch nicht gerecht. Gewisse Erfahrung auf diatetischem Gebiet, eine ungewohnliche Findigkeit und Kombinationsgabe sind ihm nicht abzusprechen, und sein Bestreben, den Menschen, den er durch eine naturgemaße Lebensweise gesund erhalten will, zunachst auf großzügige Weise in seinen gesamten Zusammenhängen zu erfassen, macht trotz seiner Abhangigkeit von bestimmten Vorbildern einen originellen Eindruck. Doch ist er alles andere als ein Zeuge der wissenschaftlichen Medizin seines Jahrhunderts Er ist zwar gerade als Verwerter großen Stils für uns heute von nicht geringem Wert. Denn er hat uns ein Spiegelbild seiner und der kurz vor ihm liegenden Zeit hinterlassen, das wir durch Einzeluntersuchungen zu einem Teil festzuhalten suchten. Aber die Gedankenwelt, die sein Werk birgt, hat sich nicht in folgerichtiger Weise aus methodischer Beschäftigung mit der Medizin noch aus eigener Beobachtung entwickelt. Die Vermischung naturphilosophischer Spekulation mit medizinischer Wissenschaft, an sich noch kein Beweis für unwissenschaftliches Denken, scheint eine Eigentumlichkeit von

<sup>80)</sup> So ist von Bedeutung, daß చి8 von dem Verfasser im Sinne von "hierher" gebraucht wird (namlich zweimal in dem heraklitisierenden Kap 5), in welcher Bedeutung es bei keinem jonisch schreibenden Schriftsteller begegnet (Friedrich Bechtel, die griech. Dialekte III 1924 S 28)

Mannern wie Herodikos von Selvmbria und unserm Verfasser gewesen zu sein, indem sie in sophistisch-theoretischer Weise moglichst viele Technal zu verbinden suchten 81) und alles Wissen umfaßten, dabei aber Synthesen von mehr außerer als organischer Einheit herstellten Das Hand in Hand Gehen von Philosophie und Empirie ist auch dem Arzt, der durch strenge Schulung auf allen Gebieten der Medizin bewandert war und von der eigenen Beobachtung und Forschung ausging, wohl nie fremd gewesen, ohne daß dadurch, wie die Leistungen Alkmaions beweisen, die Entstehung der wissenschaftlichen Medizin gehemmt war 82). Die fur die beiden genannten Diatetiker charakteristische Kombinationslust konnte jedoch leicht zu rationaler Einseitigkeit und einer lebensfremden Enge des Horizonts fuhren, wie sie Platon dem Herodikos vorwirft, oder gar zu Entgleisungen, wie die Verirrung auf das Gebiet reinen Aberglaubens durch Hereinbeziehung der gewohnlichen Traumweisheit in Περί διαίτης zu beurteilen ist. In der von den beiden verkorperten Richtung, die auf eine umfassende methodische Schulung, auf ein anatomisches und physiologisches Studium zu verzichten vermochte, lag eine ernste Gefahr nicht nur für besondere Gebiete der Medizin wie die Chirurgie, indem man gemaß der herrschenden Naturlehre auf gewaltsame Eingriffe und schnell wirkende Mittel nichts mehr gab, sondern fur diese Wissenschaft überhaupt. Dilettanten war jetzt Tur und Tor geoffnet zu medizinischer Betatigung und Schriftstellerei; und darum konnte es leicht geschehen. daß Wissensdunkel allzu muhelos uber wissenschaftliche Exaktheit triumphierte. So hat Stenzel (Platon der Erzieher S 51) darauf hingewiesen, wie mit dem wissenschaftlichen Bildungsideal der Sophisten, das sich auf eine enzyklopadische, zweckmaßige Zusammenstellung von Kenntmissen grundete, die Gefahr der Verflachung und Oberflachlichkeit gegeben war, und so die einzelwissenschaftliche Sicherheit geschwunden 1st.

<sup>81)</sup> μείξας γυμναστικήν ζατρική sagt Platon von Herodikos im Staat III 406 a.

<sup>82)</sup> Wir haben im 1 Teil unserer Untersuchungen gezeigt, daß der griechische Arzt dieser Zeit eine enge fachwissenschaftliche Beschrankung nicht kannte. — Stenzel (Platon der Erzieher, S. 30) erwahnt die astronomische Betatigung der griechischen Philosophen und spricht dabei von dem eigentumlichen Mischcharakter der archaischen Wissenschaft, die entsprechend der Betonung des Anteils, den das Sehen am vollen Denkvorgang hat, auch der Phantasie einen naturlichen Anteil am Geiste belassen habe.

### Inhaltsübersicht.

|                                                                                                                                                                                                    | Seite      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| I Teil                                                                                                                                                                                             |            |
| Untersuchungen uber die Geschichte der griechischen Zoologie bis auf<br>Aristoteles. Die Entstehung des voraristotelischen Tiersystems und seine<br>Nachwirkung bis zum Ende des 4. Jahrh. v. Chr. |            |
| Einleitung Die Entdeckung eines voraristotelischen Tiersystems in der hippokratischen Schrift $\Pi$ epl $\delta$ ialt $\eta$ s                                                                     | 5          |
| 1 Kapitel Die Geschichte des voraristotelischen Tiersystems<br>a) Die Spuren zoologischer Systematik in den übrigen                                                                                |            |
| Schriften des Corpus Hippocraticum .                                                                                                                                                               | 8          |
| <ul><li>b) Die Tiersystematik des Diokles von Karystos</li><li>c) Tiersystematik bei dem Komiker Philyllios</li></ul>                                                                              | 14<br>18   |
| d) Naturwissenschaftliche Systematik in der platonischen                                                                                                                                           | 04         |
| Akademie Die "Ομοία des Speusippos e) Das Weiterleben der Tiersystematik in der diatetischen                                                                                                       | 21         |
| Literatur                                                                                                                                                                                          | 31         |
| 2 Kapitel Die Urheberschaft des voraristotelischen Tiersystems                                                                                                                                     |            |
| a) Zoologisches bei den jonischen Philosophen b) Das sogenannte "Homerische Tiersystem"                                                                                                            | 34<br>36   |
| c) Zoologisches in der Sophistik                                                                                                                                                                   | 37         |
| d) Die griechische Medizin des 5 Jahrh. v. Chr als Schopferin des ersten grundlegenden Tiersystems                                                                                                 | <b>5</b> 8 |
| II Teil                                                                                                                                                                                            |            |
| Untersuchungen zu Περί ἐνυπνίων (Περί διαίτης IV)                                                                                                                                                  |            |
| Emlertung                                                                                                                                                                                          | 43         |
| 1. Περίδιαίτης 86 Seele und Korper wahrend des Schlafes .                                                                                                                                          | 44         |
| 2 Erklarungen des Schlafes und Traumes im Altertum                                                                                                                                                 | 47         |
| 3. Die Herkunft der Anschauungen über das Seelenleben wahrend des                                                                                                                                  | 60         |
| Schlafes in Περί διαίτης 86 (IV 1)  4. Περί διαίτης 87 und 88 Die gottlichen Traume und die Traume, die                                                                                            | 62         |
| die Leiden des Korpers vorherverkunden                                                                                                                                                             | 69         |
| 5. Περί διαίτης 89 ff und das hier zugrunde liegende Traumbuch                                                                                                                                     | 72         |
| a) Die Gruppierung der Traume                                                                                                                                                                      | 74         |
| b) Die religiosen Anschauungen                                                                                                                                                                     | 75<br>80   |
| c) Die Methode der Traumdeutung                                                                                                                                                                    | 83         |
| 6. Die Verwendung des Traumes in der Medizin                                                                                                                                                       | 93         |
| III Teil                                                                                                                                                                                           |            |
| Die Stellung der Schrift Περί διαίτης innerhalb der medizinischen                                                                                                                                  |            |
| Wissenschaft ihrer Zeit                                                                                                                                                                            | 97         |



#### Vita.

Als Sohn des Professors Albert Palm und seiner Gattin Elisabeth geb. Lenz bin ich, Adolf Palm, am 10. Juni 1906 in Leutkirch geboren.

Nach Besuch der dortigen Volksschule und Lateinschule bis zum Tode meines Vaters im Jahre 1917 trat ich in das Realprogymnasium zu Boblingen ein. Von 1921 an besuchte ich das Eberhard-Ludwigs-Gymnasium in Stuttgart, wo ich 1925 die Reifeprufung ablegte

Darauf widmete ich mich vom Fruhjahr 1925 bis 1930 dem Studium der klassischen Philologie und Geschichte an der Universität Tubingen,

unterbrochen durch zwei Semester an der Universität Berlin.

Am 20. September 1929 legte ich die mundliche Doktorprufung ab. Nach Abschluß des Studiums durch die wissenschaftliche Prufung für das hohere Lehramt im Fruhjahr 1930 und des Referendardienstes am Karlsgymnasium in Stuttgart durch die padagogische Prufung im Fruhjahr 1931 war ich in unstandiger Verwendung am Gymnasium in Cannstatt, am Karlsgymnasium in Stuttgart und am ev.-theol. Seminar in Urach tatig Seit Herbst 1933 bin ich Hilfslehrer am Realgymnasium in Biberach an der Riß.

Durch Herrn Professor Dr. Mewaldt, jetzt in Wien, wurde ich auf die hippokratische Schrift Περί διαίτης hingewiesen Fur wertvollen Rat bei der Entstehung der Arbeit und liebenswurdige Unterstutzung bei der Drucklegung fühle ich mich ihm zu tiefstem Dank verpflichtet.

#### Nachwort.

Da die Untersuchungen von Karl Deichgraber, Die Epidemien und das Corpus Hippocraticum (Abh. d. Preuß. Ak. d. Wiss. 1933 phil.-hist. Kl. 3) erst erschienen, als die vorliegende Arbeit bereits gedruckt wurde, konnten sie nicht mehr berucksichtigt werden.



# Der römische Kaiserkult bei Martial und Statius

Inaugural-Dissertation

zur Erlangung der Doktorwurde

einer Hohen Philosophischen Fakultat

der Eberhard-Ludwig-Universität

zu Tubingen

vorgelegt von

Franz Sauter
Studienassessor am Gymnasium
in Rottweil a. N.

## Gedruckt mit Genehmigung der philosophischen Fakultat der Universität Tubingen

Referent Prof. Dr Weinreich

Tag der Promotion. 16. Januar 1932

Die vollständige Arbeit erscheint im gleichen Verlag als XXI Heft der Tubinger Beiträge zur Altertumswissenschaft

### Vorworf.

Die schon langst (im Vorwort zu Heft IV der Tubinger Beitrage) von Herrn Prof Dr Weinreich angekundigte Arbeit über den Kaiserkult bei Martial und Statius ist nunmehr endlich zum Abschluß gekommen War es dem Verfasser der "Studien zu Martial" in erster Linie um die religionsgeschichtliche und literarische Auswertung des liber spectaculorum und der sonstigen auf den Kaiser bezuglichen Tierepigram met der Gesamtheit der kaiserkultlichen Epigramme Martials und der einschlagigen Silven des Statius. Bei der Fulle des Stoffes war leider nicht überall eine so ins Einzelne gehende Behandlung — insbesondere nach der formal-stilistischen Seite hin — moglich, wie dies in den "Studien zu Martial" gesichehen ist.

Meinem verehrten Lehrer, Herrn Professor Dr. Weinreich, habe ich für seine gutige Mithilfe bei der Korrektur zu danken. Wenn trotz aller Sorgfalt sogar im fertigen Druck gewisse Unebenheiten der Schreibung (Wechsel zwischen Iuppiter und Juppiter, Ianus und Janus, Hercules und Herkules und anderes) stehen geblieben sind, so bitte ich für diese "Schonheitsfehler" von vornherein um Nachsicht Sie wurden von mir zu spat bemerkt und konnten aus Ersparnisgrunden nicht mehr ausgeglichen werden.

Rottweil, im Fruhjahr 1954.

Der Verfasser.

# Inhaltsverzeichnis.

|                                                            | Seife |
|------------------------------------------------------------|-------|
| Vorwort                                                    | III   |
| Literaturverzeichnis                                       | v     |
| I. Der Kaiser als Soter                                    | 4     |
| II Der Kaiser als Friedensstiftei                          | 17    |
| III Der Kaiser als Urheber eines neuen goldenen Zeitalters | 19    |
| IV Der Kaiser als Liebling der Gotter und Menschen         | . 24  |
| V Der Kaiser als Herr der Welt                             | 27    |
| VI Der Kaiser als Gott                                     | 40    |
| VII Der Kaiser als Juppiter                                | 54    |
| VIII Der Kaiser als Hercules                               | 78    |
| IX Der Kaiser im Vergleich mit anderen Gottheiten          | 85    |
| X Domitians Minervenkult                                   | 90    |
| XI Magnus als Kaiserepitheton                              | 96    |
| XII. Sanctus als Kaiserepitheton                           | 105   |
| XIII Aeternus als Kaiserepitheton .                        | 116   |
| XIV Der Kaiser als Sidus                                   | 137   |
| XV. Invictus als Kaiserepitheton .                         | 159   |
| XVI Das Numen des Kaisers und die Menschen                 | 159   |
| XVII Das Numen des Kaisers und die Natur                   | 166   |
| KVIII Der Kaiser als Gegenstand des Kultes                 | 170   |
| Stellenregister .                                          | 177   |

### Liferaturverzeichnis.

Ausfuhrliche Angaben bei Pfister, Die Religion der Griechen und Romer, Darstellung und Literaturbericht 1918—1929. Bursians Jahresberichte 229, Leipzig 1930, S 244—248

#### A Allgemeine und grundsatzliche Darstellungen

Herzog-Hauser, Der Herrscherkult Pauly-Wissowa, Suppl. IV, S 806 bis 853, woselbst weitere Literaturangaben

Immisch, Zum antiken Herrscherkult Das Erbe der Alten II, 20

Lietzmann, Der Weltherland Bonn 1909

Lohmeyer, Christuskult und Kaiserkult Tubingen 1919

Weinieich, Antikes Gottmenschentum Neue Jahrbucher für Wissenschaft und Jugendbildung II, 1926, S 633 ff

Weinreich, Menekrates Zeus und Salmoneus, Religionsgeschichtliche Studien zur Psychopathologie des Gottmenschentums in Antike und Neuzeit (Tub Beitr. XVIII) Stuttgart 1933.

#### B Zum hellenistischen Herrscherkult

Ehrenberg, Athenischer Hymnus auf Demetrius Polioiketes Antike VII, S 280—297.

Muller, Μέγας Θεός Diss Halle 1913.

Neuffer, Das Kostum Alexanders des Großen, Diss Gießen 1929

Nock, Notes on ruler cult I—IV, Journal Hell Studies XLVIII S 21 ff Scott, The deification of Demetrius Poliorketes Americ Journal of Philology XLIX, 1928 S 137 ff 217 ff

Vogt, Die alexandrinischen Munzen Stuttgart 1924

Weinreich, Stiftung und Kultsatzungen eines Privatheiligtums in Philadelphia in Lydien Heidelberger Sitz-Ber 1919, 16 Abhændlung

## C Gemeinsame Formen des hellenistisch-orientalischen und des romischen Herrscherkultes

Anderson, Herakles and his successors Harvard Studies 39 (1928) Baudissin, Kyrios als Gottesnamen im Judentum und in der Religionsgeschichte I—III 1926—1927

Bousset, Kyrios Christos Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments, Neue Folge, Heft 4,8 Gottingen 1926 Cumont-Gehrich, Die orientalischen Religionen im romischen Heidentum Leipzig 1910 (3 1931)

Dirichlet, De veterum macarismis Rel Vers u Voraib. XIV, 4

Dornseiff, Σωτήρ: Pauly-Wiss III, A, 1, S 1211-1221

Greßmann, Der Messias. Forschungen zur Religion u Lit des Alten und Neuen Testaments, Neue Folge, Heft 26

Gunter, Die christliche Legende des Abendlandes Heidelberg 1910 Buddha in der abendlandischen Legende Leipzig 1922.

Kern, Dionysos (u. d Vergleiche) P-Wiss. V, 1038 ff

Linssen, Θεός Σωτήρ Jahrbuch für Liturgiewissenschaft, VIII, 1928, S 1 ff Norden, Die Geburt des Kindes Leipzig 1924

Petersen, Είς Θεός Forschungen z Rel u Lit d A u N T, Neue Folge, Heft 24 Gottingen 1926

Pfister, Έπιφανής Pauly-Wiss Suppl IV, S 277-323

Reitzenstein, Das iranische Eilosungsmysterium Bonn 1921

Reitzenstein, Poimandres Leipzig 1904

Scott, Greek and Roman honorific months. Yale Classical Studies, vol. II S. 221-236

Stephani, Nimbus und Strahlenkranz

Weinreich, De Dis ignotis (Φιλάνθρωπος) Archiv für Rel-Wiss XVIII 1915. S 50 ff

Weinreich, Σωτήρ τῆς οἰκουμένης Jahrbuch für Liturgiewissenschaft X 1930 S 142

Wendland, Σωτήρ Zeitschrift für neutest Wissenschaft V 1904 S 336 ff. Wetter, Gillis Pson, Der Sohn Gottes Foisch z Rel u Lit des Alten und Neuen Testaments, Neue Folge, Heft 9 Gottingen 1916

Windisch, Fliedensbringer-Gottessohne Zeitschrift für neutest Wissenschaft, XXIV 1925 S 240 ff

#### D Zum romischen Kaiserkult insbesondere bei Martial und Statius

Bickel, Die politische und religiose Bedeutung des Piovinzialoberpriesters im romischen Westen Bonner Jahrbuchei, Heft 133, 1928 S. 1 ff

Bickermann, Die romische Kaiserapotheose: Archiv für Rel-Wiss XXVII 1929 S 1 ff

Bortzler, Janus und seine Deuter Abhandlungen und Vortrage der Bremer wissenschaftl. Gesellschaft, Heft 3-4, 1930

Cohen, Description historique des monnaies frappées sous l'empire Romain Deonna, La légende d'Auguste. Revue de l'histoire des religions vol 83, 1921.

Dolg er, Sol Salutis Liturgiegeschichtl. Forschungen 4—5, <sup>2</sup> Munster 1925 Fincke, De appellationibus Caesarum Diss Konigsberg 1867

Frère, Henri, Stace Silv IV, praef 5 squ in Mélanges Paul Thomas, recueil de mémoires concernant la Philologie classique dédié à Paul Thomas 1930 S 300—311

Friedlander, Berliner philol Wochenschrift 1889 nr 38.

Gundel, De stellarum appellatione et religione Romana Rel V. V III. Härtel, Studia Statiana Diss Leipzig 1900

Kubitschek, Dominus et deus auf Munzen Aurelians Numismat Zeitschrift, Neue Folge VIII, 1915. S. 167—178.

Link, De vocis "Sanctus" usu pagano, Diss Konigsberg 1910.

Mommsen, Romisches Staatsrecht II, 2, S 774 ff.

Nilsson, Saeculum und Saecularfeiern P-Wiss. II, R. I, 2, 1696 ff.

Pfeiffer, Studien zum antiken Sternglauben (Der romische Kaiser als Herr der Natur) Στοιχεῖα, Heft II, Beilage III Leipzig 1916

Riewald, De imperatorum Romanorum cum certis dis et comparatione et aequatione Diss Halle 1912

Rose, The departure of Dionysos Annals of aichaeology and anthropology XI, 1924

Scott, Emperor Worship in Ovid Transactions of the American Philological Association, LXI 1930 S 43 ff

Scott, Merkur und Augustus in Horaz carm I, 2 Heimes LXIII 1928, S 15 ff

Scott, Octavian's propaganda and Antony's "de sua ebrietate" Classical Philology XXIV, 1929 S 133 ff

Scott, On Seneca's Apocoloc IV, American Journal of Philology LII 1931 S 66 ff

Spiegel, Zur Charaktenstik des Epigrammatikers M Val Martialis Programm des Obergymn Hall 1891—92

Taylor, Lily Ross, The divinity of the Roman Emperor American Philological Association nr I, 1931

Thiele, Die Poesie unter Domitian Heimes LI 1916 S 233 ff

Usener, Sol Invictus Rhein Mus LX S 465 ff Abgedruckt bei Usener-Lietzmann, Weihnachtsfest 2 348 ff

Vogt, Orbis Romanus Philosophie und Geschichte, Heft 22, 1929 S 18 Weinreich, Aion in Eleusis, Archiv für Rel-Wiss XIX, 1916—1919

Weinreich, Senecas Apocolocyntosis

Weinreich, Studien zu Martial, Tubinger Beitrage 4, 1927.

Weynand, Domitian Pauly-Wiss VI, 2 S 2541-2598

Wissowa, Religion und Kultus der Romer 2 Munchen 1912

Während der Drucklegung eischienene Aibeiten, die nicht mehr benutzt werden konnten

Losch, Deitas Jesu und antike Apotheose Ein Beitrag zur Exegese und Religionsgeschichte Rottenburg 1933 (mit Bibliographie des Herrscherkults)

Scott, The Elder and Younger Pliny on Emperor Worship Transactions Americ. Philol. Assoc LXIII 1932 S 156 ff

Scott, Statius' adulation of Domitian Americ. Journ of Philol LIV 1933 S 247 ff.

Ward, The association of Augustus with Jupiter: Studi e Materiali di Stolia delle Religioni IX 1933 S 203 ff



## Einleitung.

Der Herrscherkult ist schon seit einer Reihe von Jahren Gegenstand eingehendster wissenschaftlicher Forschung.

Dies beweist die überaus stattliche Literatur 1). Trotzdem fehlte bis jetzt eine besondere Untersuchung über den Anteil, den die beiden Dichter Martial und Statius am Kaiserkult nehmen. Und doch kann man Martial und Statius mit Recht als die Hauptvertreter der literarisch-poetisch mit den Formen des Herrscherkultes spielenden hofischen Adulation bezeichnen. Samtliche Elemente der Herrscherverehrung finden sich in ihrer Dichtung wie in einem Brennpunkt vereinigt, ja in gewisser Beziehung sind sie, insbesondere Martial, Wegbereiter gewesen.

Beider Dichtung ist entscheidend bestimmt durch die Rücksicht auf Domitian. Dieser Kaiser, der sich als erster, selbst in offiziellen Erlassen (Suet. 13, 2), dominus et deus nannte, verlangte selbstverstandlich auch von der Poesie gebuhrende Huldigung. Diesem Anspruch konnten sich die beiden damals maßgebenden Dichter, der Epigrammatiker Martial und der Epiker und Verfasser von Gelegenheitsgedichten (Silvae) Statius nicht entziehen. Beide huldigen Domitian, doch jeder auf seine Weise 2). Martial, der unvergleichliche Meister des Epigramms, liebt die knappe, pointierte Gestaltung. Statius, der gewandte Poet, gefallt sich in weit ausgesponnener Rhetorik An einer Reihe von Stoffen, die sowohl Martial wie Statius behandeln, lassen sich die Unterschiede ihrer Dichtung namentlich auch hinsichtlich des ganz verschiedenen Umfangs, besonders gut beobachten. Es sind diese 1. die Hochzeit des Stella und der Violentilla M. VI, 21 10 Verse = St. I, 2 277 Ve. 2. Das Bad des Etruscus M. VI, 42 24 Ve.

<sup>1)</sup> Vgl. oben das Lit.-Veizeichnis.

<sup>2)</sup> Zur Charakteristik der beiden vgl außer Schanz (VIII, 2, 2 S. 168 und 184 ff.) sowie Friedlander (Komm 18 ff.) und Vollmer (Komm. 22 ff.) die Dissertation von Pertsch, De Val. Martiale poetarum Graecorum imitatore, Bln 1911, Hartel, Studia Statiana, Diss. Leipzig 1900, sowie auch Spiegel, Zur Charakteristik des Epigrammatikeis M. Progr. des Obergymn Hall, Innsbruck 1891/92.

= St. I, 5. 65 Ve. 3. Der Tod des Glaucias M VI, 28 10 Ve. und VI, 29 8 Ve = Statius II, 1 234 Ve 4. Lucans Geburtstag. M VII, 21 4 Ve. und VII, 22 4 Ve. und VII, 23 4 Ve. = St. II, 7 135 Ve. 5 Auf den Tod des Claudius Etruscus M. VII, 40 8 Ve = St. III. 3 216 Ve 6 Auf den Hofling Earinus M IX. 16 6 Ve. und IX, 17. 8 Ve und IX, 36 12 Ve. = Statius III, 4 106 Ve 7 Auf den Hercules Epitrapezios M. IX, 43. 14 Ve = St IV, 6 Merkwurdigerweise beziehen sich von diesen gemeinsamen Stoffen nur zwei auf den Kaiser, namlich die Gedichte auf das Haaropfer des Earinus und auf den Tod des kaiserlichen Ministers Claudius Etruscus, und auch in diesen klafft ein gewaltiger Gegensatz zwischen der Dichtungsart des Martial und der des Statius. Bei Statius ist fast alles Rhetorik. Dazu gehort die uberaus sorgfaltige und ausführliche Schilderung von geradezu bildhafter Anschaulichkeit (Beisp. Silv. IV, 3 via Domitiana), ferner das haufige Einsetzen von Reden in die Erzahlung und das Auftreten mythischer Personen damit bezweckt Statius eine gewisse Lebendigkeit und dramatische Bewegtheit der Darstellung. (So tritt in I, 1 der Genius des lacus Curtius auf und redet den Kaiser an. In IV, 3 tut dasselbe der Flußgott Volturnus und die Sibylle von Cumae In III, 4 bringt Venus selbst den Earinus nach Rom.) Der Stil des Statius ist zwar gewandt und flussig, laßt aber den Leser, zumal den modernen, doch ziemlich kalt Immerhin sind von seinen drei erhaltenen Werken die Silvae ımmer noch das verhaltnısmaßıg am meisten ansprechende. Kein Wunder, daß Martial und Statius aufeinander nie in ihren Werken Bezug nehmen Die rhetorische, mythologisch-gelehrte Art des Statius muste dem mehr auf das Menschliche gerichteten Martial ım Innersten widerstreben, seine Ausfalle gegen lange und gelehrte Epen (Friedl. Komm S 9 und 22, Vollmer Komm S 20 Anm. 4) sind unzweiselhaft gegen die Thebais des Statius gerichtet. Auch der moderne Leser wird unbedenklich dem geistreichen. witzigen Epigramm Martials den Vorzug geben, selbst wenn es sich um adulatorische Produkte handelt Auch diese, obwohl Ausdruck des Servilismus, allerdings eines erzwungenen - man lese den Widerruf aller blanditiae in X, 721 - verdienen immer noch den Vorzug vor den dem Kaiser gewidmeten Silven des Statius Denn die geistreiche Pointe fehlt ihnen fast nie, und außerdem

haben sie den Vorzug der Kurze. Schließlich kommt es uns bei dieser Untersuchung nicht so sehr auf das Formal-Stilistische an als vielmehr auf den Inhalt der blanditiae sowohl bei Martial wie bei Statius. Die einzelnen Formen der adulatio bei den beiden Dichtern auf ihren motivgeschichtlichen Ursprung zuruckzufuhren, sie aus der Vorgeschichte des Herrscherkultes im Orient sowie im Hellenismus und bei den Vorgangern und Zeitgenossen des Martial und Statius zu erklaren, dies sei der Hauptzweck der vorliegenden Untersuchung.

## I. Der Kaiser als Soter<sup>1</sup>).

Es gehort mit zu den Wesensmerkmalen der griechischen Religion, daß sie in ihren Gottheiten vor allem rettende, helfende Machte sieht und sie "Σωτήρες", d. 1 Helfer, Retter, Heilande betitelt. Die bedeutendsten griechischen Gotter trugen dieses Epitheton, so Zeus, Apollo, Asklepios, Hermes, Poseidon, Pan. Dioskuren. Helios und ebenso auch viele Gottinnen (σώτειραι) wie Artemis, Nike, Themis, Hygieia. Von den Heroen gilt in erster Linie Herakles als Soter wegen seiner zahllosen Wohltaten gegen das Menschengeschlecht. Als man etwa seit dem 5 und 4. Jahrhundert anfing, auch im Menschen Göttliches zu ahnen und zu verehren, da ubertrug man den bisher allem Gottern vorbehaltenen Ehrentitel auch auf hervorragende Sterbliche. So nennen den Agesilaos seine Kampfgenossen (Xen Ag 11, 13) μετά θεούς σωτήρα. Die Thessaler und Thebaner sahen in Philipp den Freund, Wohltäter und Retter (Demosth De corona 43) 2). Jedoch zum eigentlichen Kultnamen wird das Wort erst bei den hellenistischen Herrschern, den Diadochen In Agypten wird zum erstenmal Ptolemaios IV zum Soter erhoben (Syll I 390, Paus. I, 8, 6; Diodor 20, 100 ,,, σοθέοις τιμαίς und ,,διὰ τῆς κοινῆς εὐεργεσίας ) Die Erhebung zum Soter ist also eine gottliche Ehrung und sie eifolgt auf Grund einer allumfassenden (κοινή) εὐεργεσίο. Gerade dieser letztere Begriff ist wichtig in der Geschichte des Titels. Der Herrscher muß "Weltheiland" sein, wenn er Anspruch auf den Titel eines Soter machen will. Spater wird dem Titel Soter noch der verwandte "Theos" vorangestellt. So entsteht die Formel θεος σωτήρ Ganz ahnlich verlauft die Entwicklung im Reich der Seleukiden Auch hier wird zunachst der Begrunder des Reiches nach seinem Tod zum Soter erhoben, und zwar mit

<sup>1)</sup> Wendland, Zeitschr fur neutest Wiss 5 (1904), 336 ff und Dornseiff, Σωτήρ in P.Wiss. III A 1, S. 1211—1221, sowie Linssen, Jahrb. fur Liturgiewiss. VIII (1928)

<sup>2)</sup> Demetrius Poliorketes, ein wichtiger Vertieter des Gottmenschentums laßt sich ebenfalls als  $\Sigma_{\infty}$  anreden. Die Athener erbitten ein Orakel von ihm, als dem  $\Sigma wihp$  (Plutarch, Demetr. 13, 2, s Scott Amer. Journal of philol. 1928, April, Mai, Juni).

Soter. 5

dem Beinamen Nikator. Jedoch bereits sein Sohn und Nachfolger Antiochos empfängt den Titel bei Lebzeiten. Auch im Seleukidenreich wird bald Theos und Soter miteinander verbunden. Auch Mithridates erhalt den Doppeltitel Theos und Soter (Diodor 37, 26).

Die Entwicklung geht geradling weiter, als Rom die Erbschaft der Diadochen antritt. Flaminius wird in Chalkis in einem Festgesang begrußt mit dem alten Gottergruß 'Ιήιε παιάν, ὧ Τίτε, σῶτερ (Plut. Flamin. 10).

Pompeius heißt auf zahlreichen Inschriften aus Griechenland und den Ägaischen Inseln "εὐερ γέτης καὶ σωτήρ καὶ κτίστης" (Wendland, Σωτήρ, S. 341).

Einen besonderen Aufschwung nimmt die Pradikation mit dem Auftreten Casars und Oktavians. Denn Casar, der bewußte Nachahmer des Diadochentums, verlangte offenbar solche Ehrungen als den ihm gebuhrenden Tribut, wahrend sie bei Augustus, dem pacator orbis, doch mehr als Ausdruck aufrichtiger Dankbarkeit zu deuten sind.

Eine Inschrift aus Ephesos nennt Casar τὸν ἀπὸ Ἄρεως καὶ Ἄρροδίτης θεὸν ἐπιφανῆ καὶ κοινὸν τοῦ ἀνθρωπίνου βίου σωτῆρα (Syll ³ 760), noch starker als bei Ptolemaios ist hier der "okumenische", weltumspannende Charakter des Soter betont Wenn uns über die Kaiser bis Domitian einschl keine griechischen Inschriften vorliegen, so durfte dies schwerlich mehr als ein Zufall unserer Überlieferung sein Denn der Titel Soter war ja schon langst eingeburgert

Was haben nun die Romer in ihrem eigenen Bereich mit dem griechischen Titel angefangen? Denn daß sie die Vorstellung des Soter übernahmen, ist bei der weiten Verbreitung der Heilandsidee selbstverstandlich. Nur galt es, die importierte Vorstellung in romisches Gewand zu kleiden Man mußte eine passende Übersetzung suchen. Interessant ist es, zu vernehmen, wie Cicero den griechischen Titel deutet In der zweiten Rede gegen Verres heißt es (II, 154) Eum (sc. Verrem) non solum patronum illius insulae, sed etiam sotera inscriptum vidi Syracusis. Hoc quantum est? It a magnum, ut Latine uno verbo expriminon possit. Is est nimirum soter, qui salutem dedit. Wahrhaftig ein vollwichtiges Zeugnis über den

hohen Klang, den der Titel damals uberall hatte! Und doch mußten die Romer nach einer ebenso kurzen Wiedergabe suchen. Derselbe Cicero hat das griechische Soter durch ein romisches Wort wiedergegeben. in der Rede pro Flacco 60 führt er die verschiedenen Titel des Mithridates an Mithridatem deum, illum patrem, illum conservatorem Asiae nominabant.

Als erster Kaiser tragt den romischen Titel Tiberius CIL XI 3872 Tiberio principi optimo ac justissimo conservatori patriae.

Ohne Attribut — vielleicht ist "conservatori patriae" ein Synonym für "pater patriae" — erscheint conservator in einer zweiten Inschrift auf Tiberius (CIL. II 2938). Tiberii principis et conservator is

An die Formel κοινὸν..σωτῆρα erinnert eine Inschrift auf Trajan CIL. II, 2054 Trajano optimo maximoque, principi conservatori generis humani<sup>3</sup>).

In welcher Form begegnet uns nun der Titel in der Literatur, naherhin in der iomischen Hofpoesie? Da haben wir zunachst Servator, eine Kurzform des in der Prosa üblichen Conservator. So bei Properz IV, 6, 37. Apollo redet den Augustus also an

O longa mundı servator ab Alba, Auguste.

ın Statius' Thebais jubelt die Menge dem sich für die Seinen opfernden Menoikeus also zu (Theb. X, 684)

Tum vulgus euntem Auctorem pacis servatoremque deumque Conclamat gaudens

Sonst findet sich servator nicht mehr bei Statius. Martial bedient sich der Metonymie salus, die bereits gepragt war. Schon Cicero definiert ja Soter als einen, der "salutem hominibus dedit". Schon Ovid nennt den Augustus (trist. II, 574)

Patriae cura salusque tuae.

Lucan last die Greise Roms ob der Greueltaten des Sulla jammernd ausrufen (II, 221)

<sup>5)</sup> Über den Σωτήρ-Begriff im Christentum vgl Doinseiff a. a. O und besonders Linssen a. a. O.

Soter. 7

Hisne salus rerum, felix his Sulla vocari, His meruit tumulum medio sibi tollere campo.

Martial preist den Kaiser als "das Heil der Welt" an drei Stellen. Von diesen gehören zwei enger zusammen und erfordern eine eingehendere Besprechung.

ll, 91 (Bitte um Verleihung des ius trium liberorum)

Rerum certa salus, terrarum gloria, Caesar,

Sospite quo magnos credimus esse deos,
Si festinatis 4) totiens tibi lecta libellis

Detinuere oculos carmina nostra tuos,
Quod fortuna vetat fieri, permitte videri.

Natorum genitor credar ut esse trium.

Haec, si displicui, fuerint solacia nobis

Haec fuerint nobis praemia, si placui

V. 1 (Widmung zum 5. Buch)

Hoc tibi, Palladiae seu collibus uteris Albae,
Caesar, et hinc Triviam prospicis, inde Thetiu,
Seu tua veridicae discunt responsa sorores.
Plana suburbani qua cubat unda freti.
Seu placet Aeneae nutrix, seu filia Solis.
Sive salutiferis candidus Anxur aquis.
Mittimus, o rerum felix tutela salusque.
Sospite quo gratum credimus esse Iovem.
Tu tantum accipias ego te legisse putabo
Et tumidus Galla credulitate fruar.

Beide Gedichte ahmen deutlich den Gebetsstil nach <sup>5</sup>) II, 91 beginnt ganz nach Analogie der romischen Gebete mit einer Anrede (Epiklese) Ihr folgt der ebenfalls typische Relativsatz Ebenso gehört die si-Formel (Hinweis auf die Verdienste des Bittenden!) dem Gebetsstil an. Auf die Bitte folgt noch eine Art Pointe (V. 7 u. 8). Diese gehort zum Epigramm "auf jeden Fall hat der Kaiser Grund, mir, dem Dichter das Verlangte zu gewahren". In V, 1 erinnert an den Gebetsstil die Aufzahlung der verschiedenen moglichen Aufenthaltsorte des Kaisers (seu — seu) Ebenso ruft der

<sup>4)</sup> Zu "festmatis" cf. Weinreich, Studien zu Martial, S 25

<sup>5)</sup> cf. Appel, De Romanoi um piecationibus, Rel Veis. u. Voiaib. VII 2

Beter die Gottheit an, um sich geneigtes Gehor zu sichern. Sodann fehlt auch hier nicht die Anrede mit Relativsatz.

Uns interessiert aber vor allem die Anrede als solche! Gleich geblieben ist in beiden Epigrammen trotz der bewußten Variation die Anrede "salus". In den Attributen wechselt der Dichter. "Certa salus" findet sich im Superlativ bei Valerius Maximus praef. I, 13/14 te. certissima salus patriae, Caesar, invoco. Inhaltlich scheint "certa" etwa soviel zu besagen wie das spater zu behandelnde praesens = ἐπιφανής. Der Kaiser ist im Unterschied von den allzu fernen Göttern ein gegenwartiger, sicherer Helfer. auf den man sich verlassen kann. "Felix tutela" ist auch nicht ohne Parallele. Bei Properz IV, 4, 69 wird Vesta genannt. Vesta, Iliacae felix tutela favillae Martial hat offenbar den Ausdruck von Properz ubernommen, wie er sich uberhaupt ofters an seine Vorganger in der romischen Dichtung anschließt 6). Zu "felix" besitzen wir zwei Serviusscholien zu ecl. 5, 65 "sis bonus felixque tuis" bemerkt Servius deos enim vel felices, vel infelices ex rebus, quae praestant, vocamus. Und zu Aen I, 330 ,sis felix nostrumque leves laborem" felix enim dicitur, et qui habet felicitatem et qui facit esse felicem 7) Die letztere Deutung trifft fur unsere Stelle zu. "Rerum" kennen wir als synonymen Ausdruck fur omnium. Ich erinnere an Aen. I, 282 Romanos, rerum dominos, gentemque togatam, sowie den schon erwahnten Lucanvers II, 221. salus rerum 8).

Die beiden Relativsatze, die sich der Anrede anschließen, haben miteinander noch mehr Ahnlichkeit als die Anreden. Sie wirken unwillkurlich formelhaft Der Sinn von "sospite quo magnos credimus esse deos" kann doch nur der sein. "du, dessen Wohlergehen uns an die Große der Gotter glauben laßt" oder "dessen Wohlergehen uns die Große der Gotter verburgt". Oder anders ausgedrückt, das Walten der Gotter offenbart sich hauptsachlich und am meisten darin, daß sie der Menschheit den Kaiser erhalten ") Ware dies nicht der Fall, so mußte man an ihnen verzweifeln.

<sup>6)</sup> Friedlander, Einl S 24 ff.

<sup>7)</sup> Zu felix cf Lejeune Dirichlet, De veterum macarismis RGVV XIV 4

<sup>8)</sup> cf. auch Horaz sat. I, 9, 4 dulcissime reium.

<sup>9)</sup> Juppiter hat fur das Wohl des Kaisers zu sorgen cf. Hoi. c. I, 12, 50/1. orte Saturno, tibi cura magni Caesaris fatis data.

Soter 9

Vgl. damit eine Stelle in der consolatio ad Liviam 129/30 (Bährens-Vollmer, Poet. lat. min. I, 5) Livia klagt über Drusus Tod

Caesaris uxori si talia dicere fas est. Iam dubito, magnos an rear esse deos

Ahnlich Lucan, Phars. VII, 446/47

Cum caeco rapiantur saecula cursu, Mentimur regnare Iovem

Erwahnung verdient auch ein hubsches Epigramm Senecas, die Antwort auf eines des Varro Atacinus (PLM, IV, 24, AL 414):

Marmoreo Licinus tumulo iacet, at Cato nullo, Pompeius parvo credimus esse deos? (responsum)

Saxa premunt Licinum, levat altum fama Catonem, Pompeium tituli credimus esse deos.

Ovid laßt Herkules in den Feuersqualen ausrufen (Met. 9, 203)

At valet Eurystheus et sunt, qui credere possint esse deos cf. auch Hor c III, 5, 1 caelo tonantem credidimus Iovem regnare.

Die Variante zu II, 91. 2 sospite quo gratum credimus esse lovem in V, 1, 8 stellt des Kaisers Wohlergehen hin als einen Akt der Dankbarkeit Juppiters, wahrscheinlich für die Verteidigung des Kapitols oder eher für den Neubau des Tempels und die Stiftung des agon Capitolinus (cf. Friedlander zu der Stelle). — Juppiter ist gewissermaßen dem Kaiser verpflichtet als sein Schuldner (vgl. X, 28, 7 IX, 5. 7, VI, 10, 2). Diese Vorstellung gehort zum Motiv der Gegenüberstellung des Kaisers und Juppiters (darüber S. 54 ff).

Es leuchtet ein, daß in den beiden Relativsatzen das "sospite quo" trotz seiner grammatikalisch untergeordneten Stellung in Wirklichkeit doch der Hauptbegriff ist (cf. Hor c. I. 12, 50/51 tu secundo Caesare). Des Kaisers Wohlfahrt ist die hochste Offenbarung von der Gotter Macht und Dankbarkeit und zugleich für die Welt — dieser Gedanke liegt darin eingeschlossen — das höchste Gluck. Sie ist sozusagen die Conditio sine qua non für das "Juppiter-Credo" Roms! Wohlergehen und langes Leben war der

Inhalt der meisten Gluckwunsche und Gebete für den Kaiser <sup>10</sup>) Die Wunsche für langes Leben, ja für ewige Lebensdauer weiden uns spater beschaftigen <sup>11</sup>).

Unter den drei Attributen sospes, salvus, incolumis hat sospes einen ganz besonderen Klang. Es wird gebraucht vor allem in feierlicher und gehobener Sprache 12) So bei Plinius in seinem Panegyricus auf Traian 67 ut die te sospitem incolumemque praestarent

Der merkwurdig gleichmaßige Bau der beiden Distichen II, 91, 1/2 und V, 1, 7/8 berüht nicht zum wenigsten auf dem beide Pentameter einleitenden Ausdruck "sospite quo" In ihrer starren Gleichmaßigkeit wirken die Worte, wie übrigens auch "credimus", beinahe formelhaft-liturgisch. Eine interessante Parallele, wober allerdings für "quo" "te" eintritt, bietet Claudian in den laudes Stilichonis II, 201 ff.

Te sospite fas est

Vexatum laceri corpus iuvenescere regni.

Damit vergleiche man Horaz 1, 28, 23/28

At tu nauta, vagae ne parce malignus harenae Ossibus et capiti inhumato Particulam dare sic quodcumque minabitui Eurus Fluctibus Hesperiis Venusinae Plectantur silvae te sospite multaque merces Unde potest tibi defluat aequo

Martial VI, 58, 9. auf Pudens, dessen Ruckkehr aus dem Krieg als Ritter M. wunscht

Si mihi lanificae ducunt non pulla sorores Stamina nec surdos vox habet ista deos.

Ab Iove Neptunoque sacri custode Tarenti

Sospite me sospes Latias reveheris ad urbes Et referes pili praemia clarus eques

Der ablativische Gebrauch von sospes, vor allem in Verbindung mit einem personlichen Furwort ist also bei Martial, wie offenbar auch sonst, sehr beliebt Denselben Gebrauch macht Martial auch von dem Synonymon salvus, und zwar beidesmal im Hinblick

<sup>10)</sup> Gebete, Gelubde fanden statt am 3. Jan. (votorum nuncupatio) sowie auch am Geburtstag, cf. Henzen, Acta fratrum Arvalium

<sup>11)</sup> S Kap. XII.

<sup>12)</sup> Zur Etymologie cf Walde, Etymologisches Worterbuch!

Soter 11

auf den Kaiser. In einem Epigramm an Parthenius, den Kammerer Domitians, laßt er die Musen diesem folgende Bitte vortragen.

V, 6, 1/9

Si non est grave nec nimis molestum,
Musae, Parthenium rogate vestrum
Sic te serior et beata quondam
Salvo Caesare finiat senectus
Et sis invidia favente felix,
Sic Burrus cito sentiat parentem
Admittas timidam brevemque chartam
Intra limina sauctioris aulae

Dem Hofling wird langes Leben gewunscht, noch langeres dem Kaiser, und zwar wiederum in der syntaktisch untergeordneten Form des abl absol. Das zweite Gedicht, in dem Martial "salvus" analog dem "sospes" verwendet, schließt sich sehr eng an II, 91 und V, 1, 7 an. Es ist ein Gebet an Juppiter des Inhalts, Juppiter möge es dem Dichter verzeihen, wenn er nichts für sich von ihm erbitte. er, der Dichter, musse in erster Linie für Caes ar bitten, seine eigenen Anliegen dagegen trage er lieber dem Kaiser, dem "irdischen Juppiter" vor Die beiden ersten Verse lauten

VII, 60, 1/2

Tarpeiae veneiande rector aulae, Quem salvo duce credimus Tonantem.

Auch hier haben wir den Gedanken Juppiters Große, ja Existenz, offenbart sich darin, daß er der Menschheit den Herrscher möglichst lange erhalt.

Dieser Gedanke, hauptsachlich ausgesprochen in den Martialversen II, 91, 2, VII, 60, 2 hat zur Voraussetzung den anderen, daß von des Kaisers Wohlergehen das Heil der ganzen Welt abhangt Tatsachlich findet sich auch dieser Gedanke des ofteren ausgesprochen, wenn auch nicht gerade bei Martial und Statius. Ich halte es für zweckmaßig, auch einige diesbezugliche Außerungen anzuführen.

Als Cicero im Senat bei Caesar Fuibitte einlegte für den verbannten Marcellus, einen früheren Gegner Caesars, pries er Caesars Milde in hohen Worten (pro Marcello 22)

Nam quis est omnium ignarus rerum, tam rudis in re publicatam nihil unquam nec de sua nec de communi salute cogitans, qui non intellegat tua salute contineri suam et ex unius tua vita pendere omnium? Kap. 32 nisi te, Caesar, salvo salvi esse non possumus

In der Ode, in der Horaz das Heimweh der Romer nach dem in der Ferne weilenden Kaiser ausdruckt, heißt es (IV, 5, 25)

> Quis Parthum paveat, quis gelidum Scythen, Quis Germania quos horridas parturit Fetus incolumi Caesare? Quis ferae Bellum curet Hiberiae?

Auf die Kunde von der Wiedergenesung des Germanicus bricht die Menge in den Ruf aus (Sueton, Caligula 6). salva Roma, salva patria, salvus est Germanicus. Das wichtigste der drei κῶλα ist natürlich das dritte!

In seiner Trostschrift an Polybius, den Freigelassenen des Kaisers Claudius, benutzt Seneca jede Gelegenheit, um dem Kaiser zu schmeicheln und so seine Ruckkehr zu erwirken (II, 2). Iniquissima fortuna . . ecce eum dolorem illi, quem salvo Caesare accipere maximum poterat, impressisti. "Du, Schicksal, hast ihm das großte Leid angetan, das er erleiden konnte, solang der Kaiser heil und wohlbehalten ist "Dh. ware der Kaiser nicht salvus, so ware das Leid des Pvon untergeordneter Bedeutung

Phaedrus erzahlt, wie ein Cantus. zu Ehren des Princeps im Theater angestimmt, zu einer komischen Verwechslung führt (Phaedr fab. V. 7, 27) ein Flotenspieler namens Princeps war vom Gerust abgesturzt und mußte einige Zeit lang das Bett huten. Als er wieder hergestellt war, zeigte er sich wieder im Theater. Der Chor stimmte — offenbar war das so üblich — zu Ehren des Kaisers (des "Princeps") folgendes Lied an

Tum chorus ignotum modo reducto canticum insonuit, cuius haec fuit sententia laetare incolumis Roma salvo principe' in plausus consurrectum est. Jactat basia tibicen gratulari fautores putat

Die Acta fratrum Arvalium verzeichnen unter dem Datum des 22. Januar 86 folgendes Gelubde für Domitian

Juppiter, Optime Maxime, si imperator Caesar Domitianus, e cuius incolumitate omnium salus constat, .

Soter. 13

vivet domusque eius incolumis erit . . . tum tibi bovem vovemus esse futurum.

In den Acta fur das Jahr 213 wird folgende Akklamation auf den Kaiser M. Aurelius Antonius mitgeteilt

adclamaverunt. felicissime, felicissime tesalvo, salviet securi sumus.

Eine ahnliche Akklamation berichten die Scriptores historiae Augustae im Leben des Diadumenus — Antonium habemus, omnia habemus. Durch das Zeugnis der Arvalakten wird die Angabe der sonst wenig glaubhaften Script. hist. Aug einigermaßen bestatigt.

"Im Kaiser ist alles Heil", das ist die in allen Zeugnissen wiederkehrende Formel, meist ausgedruckt durch den Ablativus absolutus, und sich erstreckend von der Zeit Caesars bis zu den Kaisern des dritten Jahrhunderts.

Neben dieser uns nunmehr zur Genuge bekannten Formel begegnet eine weitere, noch interessantere, in Senecas consolatio ad Polybium (VII, 4). fas tibi non est salvo Caesare de fortuna queri hoc incolumi salvi tibi sunt tui, . . . in hoc tibi omnia sunt, hic proomnibus est . parum gratus es. si tibi quicquam hoc salvo flere permittis

Unwillkurlich mußte ich beim Lesen dieser Worte an die beruhmte Paulusstelle ım Romerbrief denken (11, 53 ff ) ὅτι ἐξ αὐτοῦ καὶ δι' αὐτοῦ καὶ εἰς αὐτὸν τὰ πάντα Und tatsachlich liegt hier wie dort eine und dieselbe Form religioser Reden vor. gekennzeichnet durch die Verwendung der Praposition und des Wortes omnia bzw πάντα. Dadurch soll die allumfassende Wrksamkeit und Macht des Gepriesenen zum Ausdruck gebracht werden. Norden redet daher von einer "Allmachtsformel" (Agnostos Theos S 240 ff.). Gepragt 1st diese Formel nach N. vom stoischen Pantheismus und von dort aus ist sie auch in das Paulinische Schrifttum eingedrungen. Auch die Form, wie sie in der Senecastelle vorliegt, gehort ganz bestimmt diesem Topos an, wenn auch die Dreizahl der Prapositionen nicht beibehalten und an Stelle von per (διά) oder ex (ἐξ) "pro" steht. Diesem Urtypus kommt noch näher eine Akklamation aus den Script. hist Aug. (vita Severi c. VI) in te salus. . in te omnia, per te omnia 13)

<sup>15)</sup> Vgl. dazu die Zeusrede des Alius Aiistides § 23 und 29, dazu Amann Tubinger Beitrage XII, S. 89, 99.

Gewohnlich findet sich aber nur die Praposition per ohne Verbindung mit omnia. Wir werden diese Pradikation wohl kaum mit der sogenannten Allmachtsformel in Zusammenhang bringen durfen, da religiose Formeln erfahrungsgemaß, einmal gepragt. immer in derselben oder wenigstens annahernd gleichen Gestalt wiederkehren. Die per-Pradikation des Kaiserkults möchte ich eher in Zusammenhang bringen mit dem von Norden ebenfalls behandelten Du-Stil der religiosen Rede (Agn. Th., S. 143). Hier wechselt anaphorisches tu manchmal mit per te ab, z. B. Prop. III, 17 (Hymnus auf Bacchus) curarumque tuo fit medicina mero, per te iunguntur, per te solvuntur amantes tu vitium ex animo dilue, Bacche, meo Derselbe Wechsel findet sich in einer Ekloge des Calpurnius Siculus auf seinen Gonner Meliboeus IV, 33 ff.

Tu nostras miseratus opes docilemque iuventam hiberna prohibes ieiuma solvere fago. ecce nihil querulum per te, Meliboee, sonamus, per te secura saturi recubamus in umbra.

Im Er-Stil (N. S. 163 ff.) findet sich derselbe Wechsel So in Vers 127/28 der gleichen Ekloge

I ll e meis pacem dat montibus, ecce p e r illum seu cantare iuvat, seu ter pede lenta ferire gramina, nullus obest

Wir durfen nunmehr also auch die per-Pradikation des Kaiserkultus unbedenklich zu dieser Gattung des aretalogischen Stiles rechnen. Mir sind folgende Beispiele bekannt geworden in der bereits angeführten consol ad Pol heißt es vom Kaiser (XIII, 4) per te habent (sc die Verbannten), ut fortunae saevientis modum ita spem quoque melioris eiusdem ac praesentis quietem.

Dem Kaiser Alexander Severus wurde nach einem Persersieg zugerufen (Script. hist Aug. 56, 9) per te victoriam de Germanis speramus.

Die schönste Aretalogie dieser Art überliefert Sueton Alexandrinische Seefahrer bringen Augustus an der Kuste von Puteoli eine begeisterte Huldigung dar (Aug. 98, 2). forte Puteolanum sinum praetervehenti vectores nautaeque de navi Alexandrina, quae tantum quod appulerat, candidati coronatique et tura libantes fausta omina et eximias laudes congesserant: per illum se vivere, per illum navigare, libertate atque fortunis per illum

Soter 15

frui. Ein kunstvoll gebautes Trikolon <sup>14</sup>) mit Anapher und Chiasmus im 2. und 3. Glied.

Wir gingen aus von den beiden Soter-Pradikationen in den (beiden) Martial-Epigrammen II, 91 und V, 1. Die auffallenden formelhaften Relativsatze (sospite quo... credimus) veranlaßten uns zu dieser eingehenderen Besprechung Nun wenden wir uns zu der dritten Pradikation dieser Art bei Martial Gegenstand des Epigrammes ist die Verleihung des Consulats an einen der beiden Söhne des Silius Italicus

VIII, 66

Augusto pia tura victimasque
Pro vestro date Silio, Camenae,
Bis seno iubet en redire fasces,
Nato consule, nobilique virga
Vatis Castaliam domum sonare
Rerum prima salus et una Caesar
(Es folgen noch 7 Verse)

Wenn Martial in diesem Vers - man beachte übrigens seine auffallende Stellung inmitten des Gedichts! - den Kaiser das ..alleinige" Heil der Welt nennt, so lag diese Auffassung schon implicite voi in den oben besprochenen Pradikationen, die das Heil der Menschen an das seine knupften Durch "una" wird "prima" noch gesteigert Auch diese Art von Pradikation ist nicht auf unseren Dichter beschrankt 15) Auf dem Gebiet religioser Rede - wenn auch ohne nachweisbaren Zusammenhang mit unserer Stelle - ist wegen der Haufigkeit ihres Vorkommens besonders erwahnenswert die Formel είς θεός. Sie bildet den Gegenstand einer weitausholenden, durch die Fulle der mitbehandelten Fragen an Norden erinnernden Arbeit Ε Petersons: Είς Θεός (Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testamentes, Neue Folge, 24. Heft) Die Formel begegnet auf zahllosen Inschriften Syriens, Agyptens, Kleinasiens, Afrikas, sowie auch auf Werken der Kleinkunst. "είς θεός" soll nicht die begriffliche Einheit bezeichnen, sondern nur der Verstar-

<sup>14)</sup> K Scott sieht in dei Akklamation eine Stutze für die angebliche Gleichsetzung des Augustus mit Merkur, dem Gott des Handels bei Horaz (I, 2 (Hermes 65, 1928, S. 50 ff).

<sup>15)</sup> Vgl εῖς καὶ μόνος in griechischen Akklamationen!

kung dienen, etwa im Sinne von "einzigartig". Der Ursprung der Formel sei zu suchen auf judischem Gebiet (S. 276 ff.). Allerdings kommt sie auch im Sarapiskult vor. Im Kaiserkult begegnet die Formel nur unter Julian; zwei Meilensteine in Palastina tragen folgende Aufschrift

nr. VIII. εἷς θεὸς nr IX. εἷς θεὸς eἷς Ἰουλιανὸς Ἰουλιανὸς βασιλεύς.

Auch da haben wir es mit Akklamation zu tun (S. 270 ff.), veranlaßt durch einen Hinweis Reitzensteins verweist Peterson auf das "imperator unice" bei Catull, wo es allerdings in spottischem Sinne auf Caesar bezuglich gebraucht ist (29, 11 54, 7), vgl. auch Livius VII, 12, 13 electum esse eximium imperatorem, u n i c u m d u c e m "Man versteht, wie mir scheint, diese Wendung erst dann, wenn man bedenkt, daß der Imperatorname der romischen Kaiser die Akklamation des Heeres zur Voraussetzung hat. In einer Imperator-Akklamation kann aber ein Wort wie unicus gut auftreten" (Peterson S. 271) Man vergleiche damit Sueton (Otho 12) multi praesentium militum cum plurimo fletu manus ac pedes iacentis (sc der Leiche Othos) exosculati, fortissimum virum, u n i c u m i m p e r a t o r e m praedicantes, ibidem statim nec procul a rogo vim suae vitae attulerunt.

Ferner ist zu erwahnen Tac. ann. 3, 4 nihil tamen Tiberium magis penetravit quam studia hominum accensa in Agrippinam, cum decus patriae, solum Augusti sanguinem, unicum antiquitatis specimen appellarent. Diese Stelle sowie die Maitialstelle (VIII, 66) tragt Weinreich (Philol. Wochenschrift 1930, 1090) zu Petersons Material nach

Neben unus erscheint öfters solus zur Hervorhebung. Dieses solus spielt- eine besondere Rolle im stoischen Paradoxen-Stil Bei Varro (sat. 245) wird der stoische Weise also gekennzeichnet solus rex, solus rhetor, solus formosus. Fast dieselben Worte zitzert Horaz in ironischer Absicht (sat. I, 3, 124/5).

Si dives, qui sapiens est, Et sutor bonus et solus formosus et est rex Cur optas quod habes 16)?

<sup>16)</sup> cf. die Doxologie in der Meßliturgie (Gloria) quoniam tu solus sanctus, tu solus dominus, tu solus altissimus

## II. Der Kaiser als Friedensstifter (Εἰρηνοποιός)

(cf. Windisch, Zeitschr. für neutest. Wiss. 24 [1925], S. 240 ff. und Weinreich, Martial, 79 ff).

Von jeher hat es zum Wesen der Heilandsvorstellung gehört, daß man in dem Soter den Bringer von Frieden und Gluck sah Sowohl die agyptische 1) wie die judische 2) Prophetie redet von einem Friedenskonig, der dem Kriegselend ein Ende machen und eine Zeit des Segens und Friedens herauffuhren wird.

Auch die großen Manner Griechenlands und Roms werden als Friedensfürsten gefeiert. So Alexander bei Plutarch (de Alexandri magni fortuna atque virtute I, 6 u. 9 p. 329 C, 350 E) In dem berühmten Hymnus auf Demetrius Poliorketes bitten diesen die Athener zuerst um Frieden, denn er sei ja Herr darüber. (Athen VI, 62 p. 253 d, e) πρῶτον μὲν εἰρήνην ποίησον, φίλτατε, κύριος γὸρ εἶ σύ. In ganz besonderem Maße wird naturlich Augustus als pacator orbis gefeiert. Ein eindrücksvolles Zeugnis der ohne jeden Zweifel echten und aufrichtigen Dankbarkeit der Provinzialen gibt uns die Inschrift aus Halikarnaß³) (Inscriptions in the British Museum Nr. 894) ἐπεὶ ἡ αἰώνιος καὶ ἀθάνατος τοῦ παντὸς φύσις τὸ μέγιστον ἀγαθὸν. ἀνθρώποις ἐχαρίσατο Καίσαρα τὸν Σεβαστὸν. εἰρηνεύουσι μὲν γὰρ γῆ καὶ θάλαττα, πόλεις δὲ ἀνθοῦσιν εὐνομία ὁμονοία τε καὶ εὐετηρία, ἀκμή τε καὶ φορὰ παντός ἐστιν ἀγαθοῦ.

Von römıschen Zeugnissen ist zunachst hinzuweisen auf die Prophezeiung Juppiters gegenüber Venus in Virgils Aeneis I, 291 ff..

291 Aspera tum positis mitescent saecula bellis; 294 Claudentur belli portae. Furor impius intus

Saeva sedens super arma et centum vinctus aenis Post tergum nodis fremet horridus ore cruento.

Der Held der 4. Ekloge Virgils bringt mit dem goldenen Zeitalter der Welt den Frieden (v. 12)

Pacatumque reget patrus virtutibus orbem.

An den Regierungsantritt Neros knupften sich besondere Hoffnungen. Diesen gibt Seneca Ausdruck in seiner Apocolocyntosis,

<sup>1)</sup> Vgl. Lietzmann, Weltheiland, S 23 ff. u Gießmann, Messias, 417 ff.

<sup>2)</sup> Lietzmann a. a. O, 26 ff Greßmann a a. O., 151 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. Riewald a. a. O.

sowie der Dichter Calpurnius Siculus. Beide lassen Nero ein neues goldenes Zeitalter herauffuhren. In der ersten Ekloge des Calp. finden zwei Hirten auf einer Buche eine Weissagung des Faunus (I, 42) eingeritzt aurea secura cum pace renascitur aetas.

- 54 Candida pax aderit, non solum candida vultu Qualis saepe fuit..
- 63 Plena quies aderit, quae stricti inscia ferri Altera Saturni referet Latialia regna.

Auch auf Domitian wird das Motiv des Friedensbringers übertragen.

Mit Nachdruck weist Martial einen Nörgler auf den Unterschied des jetzigen Zeitalters gegenüber dem Ciceronischen hin (IX, 70)

Dixerat "o mores! o tempora!" Tullius olim.

Sacrilegum strueret cum Catilina nefas,

Cum gener atque socer diris concurreret armis

Maestaque civili caede maderet humus.

Cur nunc "o mores!", cur nunc "o tempora!" dicis?

Quod tibi non placeat, Caeciliane, quid est?

Nulla ducum feritas, nulla est insania ferri

Pace frui certa laetitiaque licet

Non nostri faciunt, tibi quod tua tempora sordent,

Sed faciunt mores, Caeciliane, tui

Die Errichtung eines Herkules-Tempels an der via Appia (IX 64), dessen Bild Domitians Zuge trug, gibt Martial Anlaß, die beiden miteinander zu vergleichen Zu den Vorzugen des "Hercules Maior" gehort unter anderem folgendes

21 Templa ders, mores populo dedit, otia ferro. Letzteres mag sich auf die Beendigung der Kriege gegen Sarmaten und Geten beziehen.

Eine originelle Anwendung des Friedensgedankens liegt vor in dem Apophoreton XIV, 54, der Aufschrift zu einer Losungsgabe in Form eines Winzermessers (falx)

Pax me certa ducis placidos curvavit in usus Agricolae nunc sum, militis ante fui.

Die Waffe des Kriegers ist zum Werkzeug friedlicher Arbeit umgeschaffen worden und zwar wird dies der pax certa (vgl rerum cert a salus II, 91. 1) des Kaisers verdankt. Genau derselbe Gedanke begegnet in ganz anderem Kulturkreis bei Jesaias II, 4 (Übers. nach Greßmann, Messias S. 153)

> Sie schmieden ihre Schwerter zu Pflugeisen, ihre Lanzen zu Winzermessern

Ein Beweis, wie aus denselben Voraussetzungen zu verschiedenen Zeiten und Orten derselbe Gedanke spontan entstehen kann!

# III. Der Kaiser als Urheber eines goldenen Zeitalters.

Die Vorstellung vom Herrscher als dem Friedensfursten ist unzertrennlich verknupft mit der anderen Vorstellung, daß seine Regierung für sein Volk oder die ganze Menschheit eine Zeit des Segens und Glückes überhaupt ist Dies ist das ständig wiederkehrende Motiv der agyptischen und israelitischen Prophetie (s. oben). Auch die hellenistischen Herrscher und deren Nachfolger, die romischen Kaiser werden in diesen Tonen gefeiert. Für den Kult der hellenistischen Herrscher ist sehr bezeichnend die Inschrift von Rosette (Ditt. or gr. inscr. 90, übers. bei Lietzmann S 12). Die segensreiche Herrschaft des Augustus preist die uns schon bekannte Inschrift aus Halikarnaß (s. o S. 17).

Ein Beschluß aus Assos, eine Gesandtschaft an den neuen Kaiser Caligula zu senden, enthalt u. a die Worte ὡς ἄν τοῦ ἡδίστου ἀνθρώποις αἰῶνος νῦν ἐνεστῶτος (Ditt. Syll ³ 797)

Ganz ahnliche Farben tragen romische Dichter und Schriftsteller auf Das bereits S. 12 angeführte Horaz-Gedicht (c. IV, 5), das Augustus um baldige Ruckkehr bittet, schildert die neue gluckliche Zeit in prangenden Bildern. Jeder kann in Ruhe seiner Arbeit nachgehen. Das Laster ist vernichtet, die Feinde braucht man nicht zu fürchten, jeder lebt in Freude behaglich dahin. Man fühlt sich bei dieser Schilderung unwillkurlich an Beschreibungen des goldenen Zeitalters erinnert, und auch Horaz mag dieses als Muster vorgeschwebt haben. Andere Dichter sind tatsachlich dazu übergegangen, mit dem Kaiser das aureum saeculum wieder beginnen zu lassen. Das klassische Beispiel hiefur ist Virgils 4. Ekloge.

V 8. Tu modo nascenti puero, quo ferrea primum Desinet ac toto surget gens aurea mundo, Casta fave Lucina tuus iam regnat Apollo

Der erste Herrscher, auf den unstreitig die Idee vom aureum saeculum in ihrer typischen Form angewendet wird, ist der junge Nero. An seinen Regierungsantritt knupfte man nach der Mißwirtschaft des Claudius ganz besondere Hoffnungen. Verkunder einer besseren Zeit war Seneca in seiner Apocolocyntosis Nachdem Clotho "die Herrschertage des haßlichen Lebens abgerissen", spinnt Lachesis die Faden des neuen Herrschers<sup>1</sup>).

IV, 1, 7 Staunen erfullt die gottlichen Schwestern ob solchen Gespinstes.

denn in kostlich Metall verwandelt sich armliche Wolle. "Goldene Zeiten, sie steigen herab vom herrlichen

Garne."

Selige Zeiten

wird er bringen den Muden und brechen das Schweigen des Rechts

Noch wortreicher sind die Huldigungen des Calpurnius. Von seinen 7 Hirtengedichten verherrlichen drei I, IV und VII einen jugendlichen Herrscher, mit dem nur Nero gemeint sein kann Es sind dieselben Motive wie bei Horaz ungestorter Friede, Wohlfahrt, Wiederkehr von Recht und Tugend Daß es ein goldenes Zeitalter ist, wird ausdrucklich ausgesprochen in I, 42

Aurea secura cum pace renascitur aetas.

65/64 Plena quies aderit, quae stricti nescia ferri Altera Saturni referet Latialia regna, Altera regna Numae.

Ebenso in IV, 5/8

Und nun zu Domitian! In Epigramm V, 19 beklagt sich Martial, der mit Glucksgutein nie besonders gesegnet war, über den Geiz der Patione gegen die Klienten, um am Schluß des Gedichts den Kaiser selbst "anzupumpen" Naturlich kann Martial nicht gleich mit der Tur ins Haus fallen und schickt daher seiner Klage als captatio benevolentiae ein Lob des domitianischen Zeitalters voraus.

<sup>1)</sup> Ubers. nach Weinreich (Apocol.).

V, 19 Si qua fides veris, praeferri, maxime Caesar
Temporibus possunt saecula nulla tuis.
Quando magis dignos licuit spectare triumphos?
Quando Palatini plus meruere dei?
Pulchrior et maior quo sub duce Martia Roma?
Sub quo libertas principe tanta fuit?

Zunachst stellt Martial ganz im allgemeinen die domitianische Aera über alle anderen saecula, währscheinlich auch über das aureum saeculum. Daraufhin schildert er die Vorzuge seiner Zeit im einzelnen mehr Triumphe als je, besondere Gnade der Götter, der Glanz der Hauptstadt, die Freigebigkeit des neuen Fursten. Ein ganz ahnliches Thema wie V, 19 behandelt VIII, 55. Martial klagt, daß es seiner Zeit an Maezenaten fehle. Gabe es diese, dann wurde es auch an Großen wie Virgil, Varius und Marsus nicht fehlen. Mit Behagen schildert er, wie sich Maecenas des bedrangten Virgil annimmt. Zur Belebung des Ganzen ist das Epigramm an einen Flaccus gerichtet, und Martials Klage ist die fingierte Erwiderung auf dessen erstaunte Frage, warum es denn in dei Gegenwart keinen Maecenas mehr gabe Diese Frage des Flaccus enthalt eine Schmeichelei gegenüber dem Kaiser

VIII, 55, 1/2 Temporibus nostris aetas cum cedat avorum

> Creverit et maior cum duce Roma suo. Ingenium sacri miraris deesse Maronis.

Also geht ganz ahnlich wie in V, 19 der Klage ein Lobpreis Domitians und seiner Zeit voraus Wahrend diese beiden Gedichte Martials vom goldenen Zeitalter nicht ausdrucklich reder ist dies der Fall in einem Gedicht des Statius auf ein Saturnalientest, das der Kaiser (etwa im Jahr 92 oder 95, vgl. Vollmer S 304) seinem Volke gab. In Erinneiung an die überaus ieidee, voinehme Bewirtung ruft der Dichter aus (I, 6, 59/42)

l, nunc saecula compara, Vetustas, Antiqui Jovis aureumque tempus Non sic libera vina tunc fluebant Nec tardum seges occupabat annum

Die Gegenwart wird also ganz ausdrucklich über das goldene Zeitalter gestellt. Implicite wird hier auch der Kaiser als Novus Juppiter dem Antiquus J vorgezogen. Daruber s. u. Kap VII.

Fine immerhin wertvollere Leistung Domitians als die Volksspeisung bildet den Gegenstand des dritten Gedichts des 4. Buches der Silven, es ist der Bau der neuen Straße von Sinuessa nach Puteoli. Statius hat sein Gedicht, wie gewohnlich, breit angelegt Der Aufbau ist sehr kunstvoll. Mit einer Frage, was denn der Larm auf der appischen Straße zu bedeuten habe, beginnt das Gedicht. Die Antwort gliedert sich in eine negative - "weder Hannibal noch Nero<sup>2</sup>) sind am Werke", - und in eine positive Form, indem zunachst die bisherigen Verdienste des Kaisers in sechsfachem Relativsatz aufgezahlt werden, und diesen dann die neue Kulturschopfung angereiht wird. Um die Leistung ins rechte Licht zu setzen, schildert Statius die früheren Verkehrsverhaltnisse und vergleicht damit den heutigen besseren Zustand. Darauf folgt eine genaue, alle technischen Einzelheiten erfassende Beschreibung des eigentlichen Straßenbaues Um die Schilderung zu beleben, laßt nun der Dichter den Flußgott Volturnus, über dessen Fluß die neue Straße, gleich nachdem sie die alte verlassen hat. fuhrt, auftreten, und dem Kaiser personlich seine Huldigung darbringen gern laßt er sich in geordnete Bahnen lenken und überbrucken, ist doch der Kaiser sein Bezwinger Beachtenswert ist dabei das te-te-tu, das uns aus dem Pradikationsstil gelaufig ist

Vers 81—84 Sed grates ago servitusque tanti est,
Quod sub te duce, te iubente cessi,
Quod tu maximus arbiter meaeque
Victor perpetuus legere ripae

Augenblicklich wird die Brucke über den Fluß geschlagen. Der Hauptvorteil des neuen Wegs, seine Kurze und die dadurch eimoglichte Beschleunigung des Verkehrs, wird nochmals hervorgehoben und zu eifriger Benutzung eingeladen Ganz unvermerkt hat uns der Dichter so die neue Straße entlang geleitet, und zwar nahern wir uns nunmehr ihrem Endpunkt Puteoli. Doch für den Dichter hat mehr Interesse das nahe bei Puteoli gelegene Cumae, denn das gibt ihm die willkommene Gelegenheit, zum Schluß die Prophetin von Cumae, die Sibylle auftreten zu lassen.

<sup>2)</sup> Verbluffende Zusammenstellung! Auch sonst eihalt Neio gelegentlich Seitenhiebe, so silv. II, 7, 58, 100, M. in lib. sp. 2, 3, IV, 63, 3. VII, 21, 5 VII, 44, 3/4.

Wie der Flußgott bringt auch sie, naturlich in gesteigerter Form, dem Kaiser ihre Huldigung dar. Das Gedicht klingt aus in ein Lob Domitians, was ja der eigentliche Zweck des Dichters war. Zunachst preist die Sibylle den Kaiser in feierlicher Rede als Gott, als Stellvertreter Juppiters auf Erden. Dann fahrt sie fort

V 134—138 Hic paci bonus, hic timendus armis,
Natura melior potentiorque
Hic si flammigeros teneret axes,
Largis, India, nubibus maderes,
Undaret Libye, teperet Haemus

Ungewohnlich und weit hergeholt erscheinen die Worte Natura melior etc. Wir gehen nicht fehl, wenn wir deren Ursprung im Gebiet der stoischen Philosophie suchen Die Natura erscheint in den Schriften der Stoiker als personliches Wesen, als eine Art Weltvernunft, als Vorsehung So bei Cicero (de nat. deor. II. 22, 58) Ipsius vero mundi, qui omnia complexu suo coercet et continet, Natura non artificiosa solum, sed, plane artifex ab eodem Zenone dicitur, consultrix et provida utilitatum opportunitatumque omnium Im 4 Buch seiner Schrift de beneficiis redet Seneca von den Wohltaten Gottes gegen die Menschheit auf den fingierten Einwurf, das seien ja in Wiiklichkeit Wohltaten der Natur, erwidert er folgendermaßen (de ben. IV. 7.1) Natura, inquit, haec mihi praestat. Non intellegis te, cum hoc dicis, mutare nomen deo? Quid enim aliud est Natura quam deus et divina ratio, toti mundo et partibus eius ınserta? "Lebensspenderin" nennt Seneca die Natur.in der consolatio ad Pol (X, 4) Rerum Natura illum (fratrem) tibi sicut ceteris fratres suos non manicipio dedit, sed commodavit. dedit Natura fratri tuo vitam, dedit et tibi.

An allen drei Stellen erscheint also die Natur als die Wohltaterin und Spenderin alles Guten. Genau die gleiche Vorstellung liegt den Worten des Statius zugrunde<sup>3</sup>)

Nun aber ist der Kaiser eben doch nur ein Gott auf Erden! Ware er auch Herr des Himmels, dann wurde es in der Welt um vieles besser aussehen! Dann wurde wahrhaftig das goldene Zeitalter wiederkehren. Und zwar besteht für Statius dieses

<sup>3)</sup> cf. die Inschiift aus Halikarnaß, ο S 17 ἡ φύσις τὸ μέγιστον ἀγαθὸν ἐχαρίσατο

"Irreale" aureum saeculum vor allem in Verbesserung der klimatischen Zustande das heiße Indien bekame Niederschläge, Afrikas Sandwusten wurden sich in uppige Auen verwandeln. Der Haemus, d. der Norden wurde seine gefurchtete Kalte verlieren. — "Ja, den Menschen ware ein viel langeres Leben beschieden, wenn der Kaiser die Weltherrschaft innehatte." So varnert Stat. an anderer Stelle den Gedanken, als er die Verzweiflung des kaiserlichen Freigelassenen Abascantus am Sterbebett seiner Gemahlin beschreibt (V, 1, 164/169):

Nunc magni vocat exorabile numen
Caesaris. heu durus fati tenor! estne quod illi
Non liceat? quantae poterant mortalibus annis
Accessisse morae, si tu, pater, omne teneres
Arbitrium! caeco gemeret Mors clusa barathio
I ongius et vacuae posuissent stamina Parcae.

## IV. Der Kaiser als der Liebling der Götter und Menschen.

Wenn die Gotter den Kaiser der Welt erhalten und sich darin ihr vorsorgendes Walten ausdruckt, so setzt dies voraus, daß ihnen der Kaiser vor allem am Herzen liegt, daß er ihr besonderer Schutzling ist. Dieser Gedanke ist, wenn auch nicht expressis verbis, in den oben behandelten Stellen enthalten Ausdrucklich spricht dies Statius aus in dem Gedicht auf die Genesung des Rutilius Gallicus (silv I, 4). Die Darstellung der Krankheit und Genesung sucht er zu beleben, indem er wie auch sonst Gotter auftreten laßt Apollo kommt mit Aesculap ans Krankenlager, dabei erzahlt Apollo dem Sohn von der Laufbahn und den Verdiensten des Kranken, und schließlich wird dieser geheilt Es ist klar, daß Stat. in einem Gedicht auf den Beamten des Kaisers diesen selbst auch irgendwie erwahnen muß. Er tut das, indem er des Rutilius Genesung als eine Gnade des Himmels dem Kaiser gegen über darstellt

I, 4, 4—6 Es caelo, dises Germanice, cordi
— Quis neget? —. erubuit tanto spoliare ministro
Imperium Fortuna tuum.

Nicht mehr im Hinblick auf einen speziellen Fall, mehr formelhaft-allgemein, eischeint derselbe Gedanke in dem Danksagungsgedicht des Stat. (s. IV. 2, "Eucharisticon") für eine Einladung zur kaiserlichen Tafel in der neuerbauten domus Domitiana. Hauptgegenstand des Preises ist der neuerbaute, prachtige Palast und vor allem der Kaiser, der gewaltige Eindruck, den er auf den Dichter gemacht hat. Den Abschluß bilden Segenswunsche. In der Einleitung dankt Stat. für die hohe Gnade, daß er den Herrscher der Welt von Angesicht zu Angesicht schauen durfte.

IV, 2, 14-17

Tene ego, regnator terrarum orbisque subacti Magne parens, te spes hominum, te, cura deorum Cerno iacens? datur hacc iuxta, datur ora tueri Vina inter mensasque et non adsurgere fas est?

Dreimalige, feierliche Anrede, besonders kunstvoll durch das anaphorische te und den vollig gleichmäßigen Bau der einzelnen Glieder. Die Anrede "Cura deorum" wiederholt in knapper Formel den Inhalt der Worte "es caelo, dis es Germanice cordi" "Cura" ist hier metonymisch gebraucht ebenso wie früher "salus". Der ganze Ausdrück "Cura deorum" ist schon lange vor Statius gepragt worden Besonders die Dichter werden Lieblinge der Gotter genannt So heißt es bei Ovid (amores III, 9, 17) At sacri vates et divum eura vocamur. Ahnlich ars am. III, 405: Cura deum fuerunt ohm regumque poetae Lygdamus schildert, wie ihm im Traum Apollo selbst erscheint und ihn anredet (III, 4, 43) "Salve, eura deum casto nam rite poetae Phoebesque et Bacchus Pieridesque favent")"

In diesem Zusammenhang sei eine textkritische Frage aufgeworfen, die vielleicht von der Vorstellung "der Kaise" als Liebling der Gotter" ihre Losung findet In IV, 5 beginnt die Sibylle ihre Rede folgendermaßen

IV, 3, 124/125.

Dicebam, veniet, manete Campi Atque Amnis — veniet favente caelo.

<sup>1)</sup> Denn auch gewohnliche Steibliche werden so angeredet. I, 82 redet Martial den vor dem Tode (durch Einsturz der porticus) bewahrten Regulus an (V 10) quis curam neget esse te deorum?

Qui foedum nemus et putres harenas Celsis pontibus et via levabit.

Die Handschriften schreiben alle "favete 2). Neuere Kritiker korrigierten es in favente. Vollmer meint "favete wird doch wohl als Parenthese neben manete richtig sein. Die verzuckte Sibylle spricht abgerissen" (S. 459) Die Skepsis, die aus dem .doch wohl" spricht, mochte ich noch unterstieichen. Favete konnte allenfalls nur den Sinn haben "schweiget". Dann aber mußte doch nach dem ublichen Brauch "linguis" dabeistehen (vgl. Hor III, 1, 2). Dagegen ergibt favente caelo einen durchaus einleuchtenden Sinn er wird kommen, begleitet von der Gunst des Himmels Das past vortrefflich zu den Worten I, 4, 4 Es caelo cordi. Man kann allerdings auch an das romische Volk oder an die ganze Welt als Obj. von favere denken Auch dann ist die Lesart "favente" durchaus sinnvoll, cf Ovid met 15, 758 (auf Cacsar) Quo praeside rerum humano generi, superi, favistis abunde "Favete" ist wohl in falscher Anlehnung an "manete" entstanden

Der Kaiser wird in silv IV, 2, 15 auch "spes hom in um genannt, offenbar ein Synonym zu eura de o i um Martial spricht zweimal ausführlich von der Beliebtheit des Kaisers bei seinem Volke Das Ep. VIII, 11, das von der Freude des Volkes über Domitians glückliche Ruckkehr aus dem Krieg spricht, schließt mit den Worten

VIII, 11, 7—8

Nullum Roma ducem, nec te sic, Caesar, amavit Te quoque iam non plus, ut velit ipsa, potest.

Vgl. auch IX, 7, 9—10

- Dilexere prius pueri iuvenesque senesque,
  - \* At nunc infantes te quoque, Caesar, amant

Wie bei allen übrigen Formen des romischen Kaiserkults mussen wir auch bei dieser fragen, ob sie einen Vorgang oder eine Parallele im hellenistischen bzw. orientalischen Kult hat 3). In Ägypten gehört die Formel "der von Ammon, Re, Ptah geliebte Sohn" zum festen Bestand der Konigstitulatur. Auf der Inschrift von Rosette heißt der junge Ptolemaios der V. u. a ἡγαπημένος ὑπὸ

<sup>2)</sup> cf Ausgabe Klotz, Einl. S. 98

<sup>3)</sup> cf Lietzmann, Der Weltheiland u. Norden, Die Geburt des Kindes.

τοῦ Φθᾶ (Ditt. Or. Gr. 90). Auf der Obeliskeninschrift heißt es von Ramses (Norden, Geburt 132): Υίός, ὃν Ἄμμων ἀγαπῆ, ὃν Ἦλιος φιλεῖ, παῖς ὁ ὑπὸ Ἡλίου φιλούμενος. Mit diesen agyptischen Pradikationen durfen wir nach Nordens (S. 132) Meinung zusammenstellen die Worte des Neuen Testamentes: σὺ εἶ ὁ υίός μου ὁ ἀγαπητός (Mk. 1, 11, Lk. 3, 22 u. Mt. 3, 17) und wahrscheinlich auch den Vers der 4 Ekloge, wo der zu erwartende Herrscher angeredet wird als "cara deum suboles" (V. 49).

Es duifte jedoch verfehlt sein, den Ausdruck "cura deorum" in historischen Zusammenhang mit den agyptischen und hellenistischen Pradikationsformeln zu setzen. Er kann sehr wohl aus der romischen Dichtersprache sowie aus allgemeinen, überall verbreiteten religiosen Vorstellungen heraus erklart werden

### V. Der Kaiser als Herr der Welt.

Diese Vorstellung, eng verbunden mit der Vorstellung vom Kaiser als Heiland, kommt zum Ausdruck in den Titeln Imperator, Princeps, Dux, Praeses, Pater bzw Parens und ganz besonders in dem Pradikat Dominus. Uns interessieren die Titel hauptsachlich vom religionsgeschichtlichen, weniger vom staatsiechtlichen Standpunkt aus (über letzteren vgl Mommsen. Staatsrecht II<sup>3</sup>, 760 ff.)

Das Martialepigramm VI, 4. wo die sittenbessernde Tatigkeit Domitians gerühmt wird, beginnt mit der hochklingenden Anrede Censor maxime principumque princeps.

Der Ausdruck principum princeps erinnert sofort an die orientalische (persische) Konigsformel rex regum und ist von Martial ganz sicher dieser nachgebildet. Überhaupt stammt (Leumann-Hofmann, Lat. Gramm. V. Aufl. 590) die Mehrzahl dieser Formeln (Subst. mit Gen des gleichen Subst.) aus dem Orient. Vor allem gilt das für rex regum (gleich pers. xsayadiya xsayadianam) Diese Formel ist in der romischen Literatur für Agamemnon typisch (Cic. ep. IX, 14, 2, Liv. 45, 27, 9). Auch in der Terminologie der Stoiker kommt sie vor (Hor. sat. I, 3, 136). Daß Martial anstatt des in Rom verhaßten Konigstitels "Princeps" eingesetzt hat, begreifen wir. Auch so wirkt die Wendung immer noch reichlich orientalisch-despotenhaft

Das Beiwort Dux, von Stat. und vor allem von Mart. haufig gebraucht, ist seit den augusteischen Dichtern ubliche Bezeichnung fur den Herrscher. Religionsgeschichtliches Interesse hat der Titel nicht<sup>1</sup>).

Mehr Erwahnung verdient der Titel Praeses.

V, 3, 5 Degis, ein Sarmate, erhalt von Domitian einen zwiefachen Eindruck, als er ihn das erste Mal sieht

Laetus et attonitus viso modo praeside mundi. Vgl. lib sp. 2, 11, V, 7, 4; VI, 2, 5; VIII, 80, 5, sowie IX, 18, 1 und XI, 2, 6 Auch Statius gebraucht Praeses, so in I, 2, 175 sowie III, 3, 185 ... Modo numina magni praesidis atque breves superum placavimus iras Cf außerdem V, 2, 176. Auch Ovid, ein Vorlaufer des Martial und Statius, was den Herrscherkult betrifft, nennt den Kaiser Praeses. Met. 15, 758 Quopraeside rerum Ebenso Met. 14, 809 Res Romana valet et praeside pendet ab un o

Sehr gerne wird praeses als Gotterepitheton verwendet, der Grund, weshalb uns der Titel eher der Erwahnung wert schien als Dux. Apollo ist Praeses von Delphi Ov. Met. X, 168 Caruerunt praeside Delphi, vgl Met. I, 594 Plinius beschließt seinen Lobhymnus auf Trajan mit einem Gebet für diesen (Pan. 94, 1) In fine orationis praesides custodes que inperii divos ego consul pro rebus humanis ac te pracipue, Capitoline Juppiter, precor Dieser, wenn auch nicht ausschließlich, sakrale Charakter des Wortes war sicher mitbestimmend für dessen Anwendung auf den Kaiser

#### Pater bzw. Parens.

Zwei Grunde mogen unsere Dichter bewogen haben, dem Kaiser diesen Titel zu erteilen

Schon in der Republik war der Titel pater patriae in Rom eingeburgert. Unter dem Kaisertum wurde er haufiger. Ja er gehorte beinahe zum festen Bestand der Titulatur<sup>2</sup>) Diesen

<sup>1)</sup> Dux kommt vor (vgl ubrigens den Duce-Titel Mussolinis) 1 ohn c Berwort M I, 4, 4. V, 19, 5 V, 5, 4 VII, 60, 2 VIII, 65, 6 VIII, 11, 7 IX, 79, 1. IX, 51, 2 X, 6, 2 XI, 4, 7. XII, 11, 6. XIV, 54, 1. Stat silv III, 4, 55. V, 1, 207 V, 2, 125 2. mit Berwort M I, 70, 6 IV, 2, 4. VIII, 21, 10 silv. IV, 3, 139.

<sup>2)</sup> cf. Mommsen, Staats1. II 3, 775.

fuhrte nun auch Domitian, wie aus Munzen und Inschriften hervorgeht<sup>a</sup>). Es ist klar, daß auch die Dichter daran anknupfen. In wortlicher Fassung erwahnt den Titel Martial im lib. spect. 5, 12 alle Sprachen hort man in Rom bei den großen Schauspielen

Vox diversa sonat populorum, tum tamen una est, Cum verus patriae diceris esse pater

Sinnverwandte Umschreibungen zu pater patriae liegen m. E. in folgenden Außerungen vor M. IX, 7, 6 (in Rom herrschte die Unsitte der Prostitution von Kindern)

Non tulit Ausonius talia monstra pater cf. Stat. silv. I, 2, 178 Parens Latius. IV, 8, 20 Ausoniae pater Augustissimus urbis. I, 4, 95 Latiae pater inclitus urbis IV, 5, 107/8 Romani parentis.

Alle diese Wendungen lassen sich mit Wahrscheinlichkeit aus dem Titel pater patriae ableiten, und wir konnen Vollmer bei-. pflichten, wenn er im Komm zu I, 2, 178 schreibt "Parens Latius, hochster, aber seit Augustus ziemlich abgegriffener Ehrentitel, mit dem die Dichter den pater patriae umschreiben" Dagegen halte ich es für einseitig und verfehlt, wenn Vollmer nun auch alle ubrigen, davon verschiedenen Ausdrucke, die pater enthalten, ausschließlich so erklaren will. Der Vatername war doch von seher auch in der griechischen und in der romischen Religion zu Hause Warum sollten unsere Dichter, die doch auch sonst so uberaus freigebig im Erteilen von Gotterbeinamen waren, gerade den Vatertitel nur aus dem politisch-profanen Bereich entlehnt haben? Die Moglichkeit eines Zurückgreifens auf die nationalromische religiose Terminologie muß unbedingt zugegeben werden, z. B bei folgender Wendung St silv V, 1, 166/168 Quantae poterant mortalibus annis accessisse morae, si tu, pater, emne teneres arbitrium<sup>4</sup>). Pater war ein Lieblingswort der altromischen Religion und begegnet des ofteren gerade im Vokativ ohne

<sup>5)</sup> Eckhel, D N VI, 357 Cohen. Méd 1mp I, 362, 184, sowie Dessau s. v Domitian cf Suet Caligula 22, 1 patei exercituum.

<sup>4)</sup> Schon Ovid ubertragt den altromischen Vatertitel auf den Kaiser in der Als am I 203, wo er Mars und Augustus bittet, dem in den Osten ziehenden jungen Gaius ihre Huld zu schenken Maisque pater. Caesarque pater, date numen eunti, nam deus e vobis alter es, alter eris (nach Ross Taylor, The divinity of the Roman Emperor S 200)

Namen des betreffenden Gottes. Beispiele bietet Carter, Epitheta deorum. Vor allem wird pater gebraucht in bezug auf Juppiter, Mars, Janus, Apollo Vgl besonders Martial für Jupp. IX, 1, 5; IX, 35, 10, IX, 36, 7, IX, 65, 10; IX, 101, 24; XI, 4, 4, XIV, 180 Für Oceanus X, 44, 2 Rhenus X, 7, 1. Vulcanus V, 7, 7

Noch viel unwahrscheinlicher erscheint die Herleitung aus pater patriae bei folgenden Ausdrucken Mart. VII, 7. 5 Te summe mundi rector et parens orbis. Mart. IX, 5, 1 Summe Rheni domitor et parens orbis Stat. silv. III, 4, 48 Pater inclitus orbis. IV, 2, 14 Regnator terrarum orbisque subacti magne parens. Stat IV, 1, 17 (Janus begrußt den Kaiser, der sein 17 Konsulat feiert) Salve, magne parens mundi

Der Unterschied gegenüber pater patriae springt in die Augen Der Kreis weitet sich. Aus dem Herrscher von Rom wird der Herrscher der Welt, aus dem Pater urbis der pater orbis Neben den Rom-Gedanken trat seit Begrundung der Monarchie der Herrschergedanke "Die Vereinigung der politischen Macht in der Person des Alleinherrschers, die Erscheinung eines sichtbaren Lenkers des Reiches hat dem universalen Herrschaftsgedanken einen neuen Antrieb gegeben. Wenn man fruher das Imperium orbis terrae dem Senat und Volk von Rom zugeschrieben hatte, so redete man jetzt viel haufiger vom Kaiser als dem Lenker der Welt und dem Vater des Erdkreises<sup>5</sup>)." Übrigens verdient der Ausdruck parens (orbis, mundi) noch eine besondere Beachtung Parens gehort nicht der altromischen Religionssprache an. Diese druckt den Vaterbegriff immer durch pater aus. Spater kommt parens neben pater, allerdings viel seltener, vor 6). Parens scheint ein Lieblingswort hellenistischer, philosophischer, besonders stoischer Religionslehren zu sein (es entspricht dem griechischen πατήρ). So ist ganz stoisch empfunden, was der jungere Plinius in seinem Panegyricus beim Vergleich von Juppiter und Kaiser sagt (80, 4) Talia esse crediderim, quae ille mundi parens temperat nutu Vgl. sodann die Wiedergabe

<sup>5)</sup> So Vogt "Orbis Romanus" ın "Philosophie und Geschichte", 22. Heft, 1929, S. 18

<sup>6)</sup> Vgl. die Beispiele bei Carter!

des beruhmten Gebets des Kleanthes an Zeus durch Seneca ep. 107, 10 Duc, o parens celsique dominator poli, quocumque placuit Bei Manilius (Astr II, 209) heißt die Natura "parens mundi", was durch und durch stoisch ist. Von Spateren, die ebenfalls stoisches Gedankengut wiedergeben, ist zu erwahnen der Dichter Avienus (ca. 587). Als Übersetzer des Arat huldigt er selbstverstandlich dessen Philosophie Die Gottheit ist ihm (v. 20/21) "auctor agendorum propriique patrator amoris et Mundi vere factus pater". V, 25 parens rerum fluitantia fixit Wenn also der Kaiser parens orbis genannt wird, so bekommt der Titel unwillkurlich durch seine sonstige Verwendung in der religiosen und philosophischen Sprache eine sakrale Farbung").

#### Der Kaiser als Dominus.

Der Kaiserkult Domitians gipfelt in dem Titel Dominus, bzw Dominus et Deus Den besten Beweis dafur, daß die Zeitgenossen darin das eigentliche Wesen der von Domitian verlangten adulatio erblickten, liefert uns Martial Nerva und vor allem Trajan lehnten den Herrscherkult, wie ihn Domitian beansprüchte, ab Der neuen Lage sich anpassend — denn ob Martials nunmehrige Abkehr von seinen früheren blanditiae aus innerster Überzeugung kam, durfen wir mit Spiegel <sup>8</sup>) mindestens bezweifeln — schuf der Dichter in X, 72 eine Art Widerruf seiner früheren Huldigungen.

X, 72.

Frustra, Blanditiae, venitis ad me
Attritis miserabiles labellis
Dicturus dominum deumque non sum.
Iam non est locus hac in urbe vobis,
Ad Parthos procul ite pilleatos
Et turpes humilesque supplicesque
Pictorum sola basiate regum.
Non est hic dominus, sed imperator,

<sup>7)</sup> Man konnte auch noch daran einnern, daß Venus, die "Aeneadum genetiix", so oft als "alma parens" erscheint (z B Lucr I, 1 ff) Durch die Verleihung desselben Titels weiden die Kaisei gewissermaßen neben sie gestellt!

<sup>8)</sup> a a O., S. 5ff.

Sed iustissimus omnium senator. Per quem de Stygia domo reducta est Siccis rustica Veritas capillis Hoc sub principe, si sapis, caveto. Verbis, Roma, prioribus loquaris.

Von all den verschiedenen Formen, in denen er dem Kaiser früher seine Verehrung darbringen mußte, nennt er einzig und allem die Titulatur "dominus et deus". Diese mußte also den Zeitgenossen, insbesondere dem Nachfolger Domitians, als besonders verabscheuungswurdig und orientalisch (vgl. v. 5—7) erscheinen.

Daß Domitian den Titel dominus sowie den Doppeltitel dominus et deus ausdrucklich für sich beansprüchte, bestätigt Sueton (Dom. 15, 1) adelamari etiam in amphitheatro epuli die libenter audiit domino et dominae feliciter! Dazu stimmt vortrefflich, was Stat. I. 6 über eine Volksspeisung Domitians im Theater berichtet. Als am Abend riesige Mengen von gebratenen Vogeln (I, 6, 75—78) unter die Menge geworfen werden, da ertonten begeisterte Zurufe.

v 81-85

Tollunt innumeras ad astra voces
Saturnalia principis sonantes
Et dulci "dominum" favore clamant.

Vielleicht haben sie gerade den von Suet. genannten Ruf "domino et dominae feliciter" angestimmt über die Einfuhrung des Titels dominus et deus berichtet derselbe Sueton (13,2) Pari arrogantia, cum procuratorum suorum nomine formalem ) dictaret epistulam, sie coepit dominus et deus noster hoc fieri iubet. Domitian war allerdings nicht der erste, der den Titel dominus sich beilegte Wahrend Augustus ihn aufs scharfste zuruckwies (Sueton Aug. 53, 1) und ebenso auch Tiberius (Suet. Tib. 27), ließ ihn Nero sich offenbar gern gefallen Martial wenigstens redet von ihm als einem dominus furens (VII, 45, 7). Beweiskraftiger ist eine Angabe Suetons im Leben des Vitellius (11, 2) et ne cui dubium foret, quod exemplar regendae rei publicae eligeret, medio Martio campo adhibita publicorum sacer-

<sup>9) &</sup>quot;Formalem" = kaiserlich decrétum imperatoris vel codicilli magistratuum (Thesaurus l. L. VI, 1, 1081 ff.).

dotum frequentia inferias Neroni dedit ac sollemni convivio citharoedum placentem palam admonuit, ut aliquid et de dominico 10) diceret, incohantique Neroniana cantica primus exultans etiam plausit. Vespasian lehnte dominus wie auch andere Titel ab (cf seinen Spott über die Apotheose. Vae, puto, deus fio, Suet. 23, 4). In der Folgezeit burgerte sich jedoch dominus bzw. dominus noster als Kaisertitel immer mehr ein, wenn er auch nie offiziell wurde. Selbst Trajan erscheint auf einer Inschrift als dominus noster (Dessau 8908 pro salute imperatoris Caesaris Trajani Augusti domini nostri). Wenn nun Mommsen (Staatsr. II, 762) und Wendland (Kultur 151) behauptet haben, Aurelian habe sich schließlich offiziell als dominus et deus proklamiert und damit den Absolutismus vollendet, und sich zum Beweis auf 2 Munzen mit dieser Aufschrift berufen (Ekhel VII, 482 = Cohen Aurel. 170: deo et domino nato Aureliano Augusto, Cohen Aur. 44 deo et domino Aureliano Augusto, wozu noch spater - Mommsen nicht bekannt - eine Inschrift kam mit der Aufschrift imperatori deo et domino Aureliano Augusto), so hat in neuester Zeit Kubitschek 11) eine Widerlegung dieser These versucht. Schon Arthur Stein (P. Wiss. V, 1905, 1406) bestreitet auf Grund der Tatsache, daß die Munzen in Certica hergestellt wurden, die Reichsgültigkeit dieser Vergottlichung, da alle anderen Munzen Aurealians, auch die seiner letzten Zeit ihn nicht als Gott und Herrn, sondern mit der ublichen Titulatur bezeichnen. K. erklart "In Certica mag auch Aur. als Neugrunder der Provinz sich selbst einen Kult eingerichtet haben, ın dem er als lebender Gott verehrt wurde. Die Ausdehnung dieses personlichen Kultes wurde zwar gerne gesehen, aber noch nicht als staatliche Forderung aufgestellt Wir durfen also jede offizielle Vergottlichung des lebenden Aurelianus leugnen." Mag diese Widerlegung Kubitscheks auch durchschlagend sein, so ist dennoch die Tatsache, daß der Titel dominus, wenn auch nicht offiziell, so doch bekannt und verbreitet war, nicht in Abrede zu stellen, und das ist das religionsgeschichtlich Bedeutsame. Dies gibt auch K zu. "Beide Legenden (deo et domino; deo et domino nato) behalten aber ihren Wert als ein Zeichen unterwurfiger und exaltier-

Saufer. 3

<sup>10) &</sup>quot;dominico" wohl entweder = dominico sc. cantico oder = aus der Liedersammlung des Nero.

<sup>11)</sup> Numismat. Zertschr., Neue Folge VIII, 1915, S. 167-178.

ter Ehrfurcht, mit der ein kleiner Teil der Staatsdiener die Majestat der kaiserlichen Regierung ansah" (a. a. O).

Es ist selbstverstandlich, daß, nachdem vom Kaiser selbst der Dominustitel so stark bevorzugt, ja geradezu beansprucht wurde, die Dichter sich dem Gebot nicht entziehen konnten. Beachtenswert ist ubrigens, daß dominus bei keinem Dichter vor Martial und Statius als Kaisertitel gebraucht wird. Diese beiden dagegen wenden ihn ausgiebig genug an. Wir mussen jedoch unterscheiden zwischen den Stellen, wo Dominus mit Genitivattribut verbunden auftritt und denen, wo es allein steht. Nur wenn dominus absolut gebraucht wird, ist es als Titel im obigen Sinne zu werten. Dominus mit folgendem Genitiv ist unmittelbar zusammenzustellen mit Wendungen wie parens orbis (mundi). Immerhin verdienen sie erwahnt zu werden Martial VIII, 32, 5/6 dominum mundi VIII. 2, 6 terrarum domino deoque reium. VII. 5, 5 terrarum dominum I, 4, 2 terrarum dominum pone supercilium (adjektivisch!) Statius III, 46/47 nec enim dominos de plebe tulisti / sed quibus occasus pariter famulantur et ortus III. 4, 19/20 terrarum domino

Viel haufiger tritt dominus allein auf. Im Vocativ, also als Anrede, begegnet dominus nur in der Praefatio des Martial zu Buch VIII, 1 omnes quidem libelli mei, domine, quibus tu famam, it est vitam dedisti, tibi supplicant. Diese Anrede wurde spater allgemein ublich dem Kaiser gegenüber, auch wenn er sonst den Titel ablehnte. So redet Plinius den Kaiser Trajan in seinen Briefen des ofteren mit domine an, obwohl dieser doch sonst den Titel aufs strengste vermeidet (so in Brief 2. 3. 5. 6. 8. 10. 11. 12. 13. 15 17. 19. 21. 23. 26).

In den übrigen Kasus kommt dominus an folgenden Stellen vor Martial II, 92, 4 der Dichter hat das ius trium liberorum erhalten Valebis uxor. / Non debet domini perire munus.

- IV, 67, 4 Gaurus bittet einen Prator um 100 000 Sest Ut posset domino plaudere iustus eques.
- V, 2, 6 Das funfte Buch 1st vor allem dem Kaiser gewidmet Quintus cum domino liber 10catur.
- V, 5, 3 An Sextus, der dem Kaiser besonders nahesteht Nam tibi nascentes domini cognoscere curas / et secreta ducis pectora nosse licet.

Dominus. 35

- VI, 64, 14 Auch der Kaiser liest Mart.s Gedichte. Ipse etiam tanto dominus sub pondere rerum / non dedignatur bis terque revolvere Caesar.
- VII, 12, 1 Beteuerung, daß die Epigramme niemanden beleidigen wollen sie me fronte legat dominus, Faustine, serena.

Besonders haufig ist dominus im Buch VIII und IX, da diese vor allem dem Kaiser gewidmet sind.

- VIII, 1, 1 Widmung Laurigeros domini, liber, intrature penates / disce verecundo sanctius ore loqui.
- VIII, 51, 5. An Dento, der um das ius trium lib. bittet. Sed iam supplicibus dominum lassare libellis / desine . . .
- VIII, 82, 2. Begrundung, warum M. seine Gedichte selbst dem Kaiser widmet Nos quoque quod domino carmina parva damus.
  - IX, 16, 5 Auf Earmus. Ille puer tota domino gratissimus aula.
- IX, 20, 2. Domitians Geburtsstatte Haec . . . infantis domini conscia terra fuit.
- IX, 28, 7 Des Dichters Leben ist zum Unterschied von seiner Dichtung makellos Nec poteram gratus domino sine moribus esse, / interius mentes inspicit ille deus.
- IX, 25, 5 Auf eine Buste Dom.s. Aspicis en domini fulgentes marmore vultus, ebenso IX, 24, 6 Effigiem domini, IX, 79, 8: Alle Hofbeamten ahmen des Kaisers Sittenstrenge nach. Nemo suos... sed domini mores Caesarianus habet.
- IX, 84, 2. An Norbanus, den Unterdrucker der Meuterei des Saturninus Cum tua sacrilegos contra, Norbane, furores / staret pro domino Caesare sancta fides.
- Statius III, 5, 105. Etruscus hat als kaiserlicher Finanzminister abzuschatzen: Quod domini celsis niteat laquearibus aurum.
- III, 3, 110 Des Claudius Bestreben. Fidos domino genuisse clientes.
- V, 1, 42 Des Abascantus Trauer um seine Gemahlın fındet Berfall beim Kaiser Hic amor a domino meritus censore probarı.
- V, 1, 112. Priscilla sturzt sich dem Kaiser zu Füßen Ante pedes domini . . . volveris.
- V, 1, 261. Gebet der verst. Priscilla für ihren Gatten. Ut expletis humani finibus aevi / pacantem terras dominum iuvenemque relinquas / ipse senex.

Adjektivisch wird dominus gebraucht in IV, 2, 6 Ast ego, cui sacrae Caesar nova gaudia cenae / nunc primum dominaque dedit consurgere mensa. Man beachte den Parallelismus zwischen einerseits sacrae cenae und andererseits domina mensa.

## Der Doppel-Titel dominus et deus kommt nur bei Martial vor.

V, 8, 1 Theatererlaß Domitians über die Benutzung der Platze

Edictum domini deique nostri quo subsellia certiora fiunt.

Hier begegnet die Formel das erstemal. Daraus schließt Friedlander mit Recht, daß, was Sueton (Dom. 13) berichtet, erst im Jahr 89 oder kurz vorher geschehen ist. Martial ahmt offensichtlich den Amtsstil Domitians nach: vielleicht lautete so die Überschrift des Erlasses; er hat jedoch "et" in "que" umgewandelt wegen des Versmaßes.

VII, 34, 7 Auf den Vorwurf, er stelle die Bauten Neros uber die Domitians, erwidert Martial, er ziehe jene nur den Badern des cinaedus Charinus vor

> Quid tu tot domini deique nostri Praefers muneribus? Neronianas Thermas praefero balneis cinaedi.

IX, 66, 3. Witziges E. auf Fabullus, der sich um das ius trium lib, bewarb.

Uxor cum tibi sit formosa, pudica, puella, Quo tibi natorum iura, Fabulle, trium? Quod petis a nostro supplex dominoque deoque, Tu dabis ipse tibi, si potes arrigere.

Nach der Darlegung des ziemlich umfangreichen Materials hat uns nun die Frage nach dem Ursprung des Dominus-Titels zu beschaftigen. Ist die Bezeichnung des romischen Kaisers als Dominus aus romischen Voraussetzungen heraus zu erklären? Inwiefern sind fremde, d. h. hellenistisch-orientalische Einflusse am Werk gewesen?

Richtungweisend ist das schon genannte E. X, 72. Die Worte "non est hic dominus, sed imperator, sed iustissimus omnium sena-

<sup>12)</sup> Vgl. damit das christliche κυριακόν δεΐπνον Vgl. auch Ditt. Or. Gr. Nr. 669, ταῖς κυριακαῖς ψήφοις = kaiserliche Finanzen u. τὸν κυριακόν λόγον = kaiserliche Kasse (Edikt v. J. 68 nach Chr.). Preisigke, Worterbuch I 849.

tor" stellen den Dominus als mit dem wahren Wesen des Imperators unvereinbar hin. Der Dominus hat in Rom kein Heimatrecht. Da draußen bei den Parthern, uberhaupt im Orient, da ist er zu Hause, nicht im freien Rom. Mit Nachdruck - man beachte den kraftvollen Endreim - stellt hier Mart das Idealbild des romischen Herrschers auf. Er soll nicht Alleinherrscher sein, sondern Mitherrscher. Aus welchem Kreis stammte nun aber der allem römischen Staatsbegriff zuwiderlaufende Titel dominus 12). Der dominus ist zunachst der Hausherr, weiterhin überhaupt der, welcher das Besitz- und Befehlsrecht hat über Menschen, Tiere und Sachen. Insbesondere ist dominus der Sklavenherr. Gerade fur letzteren Gebrauch bietet Martial einige hubsche Beispiele. IX, 92, 1 Quae mala sunt domini, quae servi commoda nescis, / Condyle, qui servum te gemis esse diu Auch der Patronus heißt dominus. Martial, auf das Wohlwollen dieser Herren besonders angewiesen, redet oft genug davon Z B. in dem eben angefuhrten E IX, 92 treibt er ein witziges Spiel mit den beiden Bedeutungen (Vers 5/6) Gaius a prima tremebundus luce salutat / tot dominos, at tu Condyle, nec dominum Auch der pater familias wurde mancherorts von den Kindern als dominus angeredet. Martial spottet daruber. I, 81 A servo scis te genitum blandeque fateris, / cum dicis dominum, Sosibiane, patrem Endlich ist dominus zur bloßen Anrede herabgesunken und zwar gegenuber unbekannten Begegnenden (Seneca ep III, 1, Mart I, 112, 1), sowie auch unter Liebenden (häufig bei Ovid). cf. "Donna".

Von all diesen Verwendungsarten des Wortes kommt fur die Bezeichnung des Kaisers naturlich nur die Bedeutung Sklavenherr in Betracht. So erklart es auch Mommsen (Staatsr. II³, 761). "Man darf aber nicht darauf hinweisen, daß dominus im familiären Verkehr als Zeichen zuvorkommender Unterwurfigkeit schon in Augusteischer Zeit aufgekommen und bald darauf herrschend geworden ist (Suet Aug. 53 dominumque se posthac appellari ne a liberis quidem aut nepotibus suis vel serio vel ioco passus est, atque huius modi blanditias etiam inter ipsos prohibuit), aber dieser Gebrauch des Wortes wurde nicht maßgebend für die Titulatur des Kaisers. Dieser ist nicht der dominus des hauslichen Kreises, son-

<sup>13)</sup> cf. den kurzlich eischienenen Thes.-Artikel dominus Vol. V, fasc. IX, 1907 ff. (7. Kap.).

dern der Sklavenherr, der uber seine Untertanen souveran verfugt."

"Im Unterschied von den Griechen hat der Orient von jeher die Stellung des einzelnen dem Herrscher und ebenso der Gottheit gegenüber aufgefaßt als die des Sklaven zum Herrn", so urteilt Baudissin in seinem gelehrten Werk über "Kyrios" (S 286) In Rom wurde dieser Orientalismus eingeführt durch die Monarchie Caesars, die ja eine bewußte Nachahmung der hellenistischen Monarchien war. Zur Bezeichnung dieses Despotismus war das heimische "dominus"="Sklavenherr" das gegebene Wort Auch fand man sicher in Dominus die genaue Entsprechung zu Kyrios, dem hellenistischen Herrschertitel <sup>14</sup>). Ist ja auch die Anrede domine im täglichen Leben sicher unter dem Einfluß des hellenistischen κύριε aufgekommen (Thes s. v. dominus)

Einen Schritt weiter fuhrt uns die Formel dominus et deus. Wahrend dominus für sich allein aus dem politischen Bereich des Orients hinreichend erklart werden könnte, bekommt das Wort in Verbindung mit deus einen kultischen Anstiich. "Im Kaiserkult hat der Titel dominus et deus noster den Wert einer gesteigerten Gottesbenennung erlangt und zwar dieser ganze Titel. Danach faßte man damals anscheinend auch dominus als Gottesbenennung auf. Das liegt wohl schon darin begrundet, daß das noster notwendig zu beiden Namen gehort, die damit zu einer Einheit zusammengefaßt werden, also anscheinend auf einer Linie stehen 15)."

Glaubten wir schon dominus allein mit Sicherheit als romische übertragung des hellenistischen Kyrios deuten zu durfen, so ist bei dominus et deus noster jeder Zweifel ausgeschlossen, denn diese Formel hat auf orientalischem Boden eine genaue Entsprechung in dem Ausdruck κύριος (καὶ) θεός So heißt es von Ptolemaius XIII in einer Inschrift aus dem Jahr 62· τοῦ κυρίου βασιλέως θεοῦ (Ditt. Or. Gr. 186). Es ware ein merkwurdiger Parallelismus, hatte sich Domitian von dem orientalischen Vorgang ganz unbeeinflußt den dominus et deus-Titel zugelegt. Wir

<sup>14)</sup> Belege fur κύριος als hellenist. Herrschertitel bei Bousset, Kyr. Christos, S. 95 ff., sowie bei Deißmann, Licht vom Osten, S. 266 ff. (sowie Baudissin, Kyrios).

<sup>15)</sup> Baudissin, S. 290.

durfen bestimmt annehmen, daß er bewußt die dortige Titulatur ubernahm. Sie klingt ja auch im romischen Gewand noch fremd genug.

Wie kamen nun aber die Orientalen dazu, ihre Herrscher κύριοι (καὶ) θεοί zu nennen? Wir mussen bedenken, daß in Agypten die Vergottlichung des Herrschers uralt ist. So wurde aus dem zunachst die Machtstellung ausdruckenden Kyrios gar leicht ein religioser Titel. Wahrscheinlicher ist die zweite Moglichkeit. Zahllos sind die Denkmaler, in denen syrische und auch agyptische Gottheiten das Epitheton κύριος bzw. κυρία bei sich haben. Und zwar sind es immer einheimische Gotter, wenn auch im griechischen Gewande. Die Urheimat dieses Gebrauchs ist Syrien <sup>16</sup>).

Dieses sacrale κύριος der semitischen Gottheiten ist nun sehr wahrscheinlich auf die hellenistischen Herrscher übertragen worden und ebenso auf ihre Nachfolger, die Romer. Da kommt es nun ofters vor. daß θεός einfach wegbleibt und κύριος als solches den Herrscher als Gott kennzeichnet. Wann dies nun jeweils der Fall ist, laßt sich nicht mit volliger Sicherheit feststellen, "da das Wort nicht aus sich selbst den Wert einer Gottesbenennung erhalt, sondern nur aus der Einstellung des Betenden. Mit großer Wahrscheinlichkeit ist das dem Kaiser beigelegte κύριος als Gottesbezeichnung zu verstehen, schon in Anwendungen auf Nero (cf. Syll II, 814, 51 τοῦ κυρίου Σεβαστοῦ). Im Abendland haftet die Bedeutung als Gottesbeiname an dem Herrschernamen anscheinend seit Domitian, früher jedenfalls mit Deutlichkeit nicht" (Baudissin S. 290). Daß ubrigens dominus bei Anwendung auf Domitian wesentlich kultischen Charakter hat, geht daraus hervor, daß es ofters mit deus als sozusagen gleichberechtigt abwechselt. So Mart. V, 5, 2/3. VIII, 82, 2/3 IX, 28, 7/8. Die ursprüngliche Anwendung von dominus hatte rein staatsrechtlichen Sinn So liegt es bei dem von Augustus und Tiberius abgelehnten dominus. "Es fallt allerdings auf, daß Martial aus der doch so religiös klingenden Formel dominus et deus noster eigentlich nur das staatsrechtliche, den Dominat, heraushort wir sehen, daß fur den Romer diese altere Bedeutung immer noch mit dem Wort verknupft war. Politisches und Religioses floß eben hier in eins zusammen" (Baudissin 290).

<sup>16)</sup> cf. auch Linssen a. a. O., S 65 ff.

Eine charakteristische Eigenart der dominus et deus-Formel liegt in dem Pronomen noster. Auch hiefur hat der orientalisch beeinflußte Hellenismus Vorgange geschaffen Sowohl bei den Gottes-Prädikationen sowie bei den Anwendungen auf den Herrscher (Kaiser) tritt zu κύριος der Genetiv des personlichen Furworts, μου bzw. ἡμῶν. So heißt es auf einem Pariser Papyrus 19, 5 aus Theben (38 n. Chr.) Άπὸ τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἑρμοῦ καὶ Ἀσκληπιοῦ Durch Hinzufugung dieses Furworts kommt der Gedanke eines personlichen Verhaltnisses zum Ausdruck 17). Ganz ahnlich ist es. wenn Kyrios als Titel des Herrschers einen solchen Genetiv erhalt. Cf. Ditt. Or. Gr. 515 των μεγίστων καὶ θειοτάτων κυρίων ήμων. Auf Hadrian (Or. Gr. 517, 1 ff.)· τοῦ κυρίου ήμων Αὐτ. Μ. Αὐρ. ἀντωνίνου. In dieselbe Reihe ist selbstverstandlich zu stellen unser Titel dominus et deus noster "Der Begriff Herr hat hier ein besonderes Moment, da der mit 'mein' usw. bezeichnete Herr eine personliche Bedeutung hat fui den, dei ihn damit als den Herrn anerkennt 18) " Zum Schluß sei auf die bedeutsame Anwendung des Kyrios-Titels im Christentum hingewiesen 19). Wenn die junge christliche Religion ihren Stifter schlechthin als den Herrn verehrte, so tat sie das in bewußtem Gegensatz zu dem hellenistischen Brauch, die Regenten als Kyrioi zu feiern, und stellt den zahlreichen Kyrioi der heidnischen Welt den einen Kyrios Christos gegenüber. Doch gerade die Übernahme des Kyrios-Titels beweist dessen ungeheure Bedeutung in der ganzen hellenistischen Welt. Es ging hier ahnlich wie mit dem Kult des Sol Invictus Da eine Verdrangung der heidnischen Religion unmoglich schien, suchte man sie unschadlich zu machen durch Assimilation an original-christliche Religionsformen.

<sup>17)</sup> Baudissin, S. 281.

<sup>18)</sup> Baudissin, S. 295

<sup>19)</sup> Zum christlichen Kyriostitel cf. Bousset, Kyrios Christos und Linssen a. a. O.

## Lebenslauf.

Ich, Franz Sauter, bin geboren am 7–9–1905 zu Mengen O A. Saulgau Nach einjahrigem Besuch der Lateinschule Mengen trat ich in das Gymnasium Ehingen a D. über. Daselbst legte ich i J–1922 die Reife- und Konkursprufung ab In Tubingen studierte ich zunachst zwei Semester kath Theologie verbunden mit klassischer Philologie Von 1925—1927 widmete ich mich ausschließlich dem Studium der klassischen Philologie und der Germanistik Zu der vorliegenden Arbeit wurde ich angeregt durch Herrn Professor Dr. Weinreich. Außer ihm verdanke ich meine akademische Ausbildung den Herren Professoren Drr Schmid, v. Garbe, Pfister, Focke, Weber, Schneider, Bohnenberger, Groß, Hauer.

## Die Seelenwanderung bei Griechen und Römern

Inaugural-Dissertation

zur Erlangung der Doktorwürde

einer Hohen Philosophischen Fakultat

der Eberhard-Ludwig-Universitat

zu Tubingen

vorgelegt von

Walter Stettner aus Heilbronn a. N.

## Vorworf.

Das Thema der Arbeit ist im Sommer 1928 von Herrn Professor Mewaldt gestellt worden. Im Sommer 1930 ist die Arbeit zu einem Abschluß geführt worden. Schwierigkeiten verschiedener Art brachten es mit sich, daß sich die Drucklegung bis in den Winter 1933 verzogerte. Bedaueilich ist es, daß die Arbeit von Walter Rathmann. Quaestiones Pythagoreae Orphicae Empedocleae (Diss. Halle 1933) nicht mehr verwertet werden konnte. Für das Ziel der Arbeit verweise ich auf den zweiten Absatz der Einleitung

Herrn Prof. Dr Mewaldt (jetzt Wien) und Herrn Dr. Haußleiter (Halle a S.) mochte ich auch an dieser Stelle meinen heizlichen Dank für mannigfache Hilfe und Hinweise aussprechen

# Inhaltsverzeichnis.

|                                                                   | Seife  |
|-------------------------------------------------------------------|--------|
| Bibliographie                                                     | VII    |
| Einleitung                                                        | 1      |
| Die Aufgabe                                                       | 1      |
| Begriffsbestimmung der Seelenwanderung                            | 2      |
| Griechische termini mit Stellenveizeichnis                        | 3<br>7 |
| Die Seelenwanderung im alteren Gilechentum                        |        |
| 1 Seelenwanderung ohne moralischen Einschlag                      | 7      |
| 2 Seelenwanderung mit moralischer Grundhaltung                    | 19     |
| 3 Pındaros Empedokles Die Pythagoreer des 5 und 4 Jahrhunderts    | 26     |
| 4 Platon .                                                        | 31     |
| Die Seelenwanderung in der hellenistischen und iomischen Zeit bis |        |
| zur Mitte des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts               | 42     |
| 1 Allgemeine Stromungen Kallimachos Ennius                        | 42     |
| 2 Storsch beeinflußte Seelenwanderungslehre                       | 44     |
| 3 Seelenwanderung mit moralischer Tendenz                         | 49     |
| a) περὶ ψυχᾶς κόσμω                                               | 49     |
| b) Vergilius                                                      | 51     |
| c) Plutarchos                                                     | 56     |
| d) Apollonios von Tyana                                           | 63     |
| e) Lukianos                                                       | 64     |
| 4 Ruckblick. Seelenwanderung in der Stoa                          | 65     |
| Die Seelenwanderung von der Mitte des zweiten Jahrhunderts bis    |        |
| zum Ausgang der Antike                                            | 67     |
| 1. Allgemeiner Überblick                                          | 67     |
| 2 Die Philosophen des ausgehenden zweiten Jahihunderts            | 68     |
| 3 Plotinos                                                        | 70     |
| 4 Porphymos                                                       | 72     |
| 5 Jamblichos und seine Schuler                                    | 75     |
| 6 Die athenische Schule                                           | 79     |
| 7 Die hermetische Literatur                                       | 82     |
| 8. Dié oiacula Chaldaica                                          | 86     |
| 9 Die Orphikei                                                    | 86     |
| Schlußbetrachtung                                                 | 89     |

## Bibliographie.

- Zeller, Eduard, Die Philosophie der Griechen Leipzig I 1. 6 Aufl 1920 I 2. 6 Aufl 1920 II 1 5 Aufl 1922 II 2 3 Aufl 1879 III 1. 4. Aufl 1909 III 2. 4. Aufl 1903.
- Spieß, Edmund, Entwicklungsgeschichte der Vorstellungen vom Zustand nach dem Tod Jena 1877
- Rohde, Erwin, Psyche 9 und 10 Aufl Tubingen 1926
- Ueberweg-Prachter, Grundriß der Geschichte der griechischen Philosophie 12 Aufl Leipzig 1926
- Rhodius, Ambrosius, Dialogus de transmigratione animarum Pythagorica. Hafniae 1638
- Gaudentius, Paganinus, De Pythagorea animarum transmigratione Pisae 1641
- Loescher, Caspai, De metempsychosi Pythagorae. Diss. hist-phil Lipsiae 1666
- Posner, Caspar, De palingenesia sive reditu corruptorum, et speciatim quoque resurrectione mortuoium naturae impossibili, secundum sententiam Aristotelis Jenae 1686
- Bulstiode, Whitelocke, Metempsychosis, or an Essay of Transmigiation, in Defence of Pythagoras London 1692
- Anonymus Halensis, Apologia Pythagorae Observationes selectae ad 1em litterariam spectantes X Halle 1700 p. 199
- Wunderlich, Caspar Jul, Cicero de anima platonizans Viteborg 1714 Doppert, Joh, De vetusto μετεμψυχώσεως commento Schneeberg 1716
- Hauber, Eberh Dav, De metempsychosi sive Pythagoiae animarum transmigratione Ulm 1724
- Klausing, Heinr, μετεμψύχωσις veterum gentilium aeque ac kodiernorum quorundam philosophorum confutata 1724
- Irhovius, Guilelmus, De palingenesia veterum seu metempsychosi sic dicta Pythagorica Amstelod 1733 (Alteres Hauptwerk) .
- Eichler, Johann Caspar, Disputatio de metempsychosi Pythagorae . Marburg 1783
- Wernsdorf, Gottl, Disputatio de metempsychosi veterum non figurate, sed proprie intelligenda Vitembergae 1741
- Osiander, Joh Adam, Dissertatio psychologica de transmigratione animarum. Tubingae 1749.
- Werner, Jac Fr., Dissertatio argumenta contra metempsychosin exponens Regiom. 1754
- Heusse, M., De metempsychosi Argentor 1757
- Wyttenbach, Dan., De quaestione, quae fuerit veterum philosophorum inde a Thalete usque ad Senecam sententia de vita et statu animorum post mortem corporis Amstelod 1783 1784

- Gatteler, Joannes Christoph, Commentatio de metempsychosi Commentat soc Gotting IX 1789. Cl philol-hist
- Tennemann, W G, Lehren und Meinungen der Sokratiker über Unsterblichkeit Jena 1791.
- Deycks, Ferdin, Platonis de animorum migiatione doctrina Piogr. Coblenz 1834
- Karsten, Simon, Verhandeling over Palingenesie en Metempsychosis. Eene voorlezing gehouden in de Deide Klasse van het Koninkl. Nedeil Instituut 1838. Amsterdam 1846
- Schroeder, Leopold von, Pythagoras und die Inder. Leipzig 1884
- Bertholet, Alfred, Seelenwanderung (Religionsgeschichtliche Lesebucher III 2) Halle 1894
- Laudowicz, Felix, Wesen und Ursprung der Lehre von der Piaexistenz der Seele und von der Seelenwanderung in der griechischen Philosophie Beilin 1899 (Vorhanden nur in der Landesbibliothek Diesden)
- Keith, A.B., Pythagoias and the doctrine of transmigration Journal of the Royal Asiatic Society 1909 2 p. 569 ff
- Boléas, Theophilos, ή Μετεμψύχωσις (ΜΕΛΕΤΗ 1911 p 193 ff )
- Ή ἀρχὴ τῆς περὶ μετεμψυχώσεως δόξης τῶν Ἑλλήνων φιλοσόφων (ΕΠΕΤΗΡΙΣ 1913 ρ 315 fi)
- Fimmen, Dietrich, Zui Entstehung der Seelenwanderungslehre des Pythagoras Archiv Rel-Wiss XVII (1914) 513 ff
- Pearson, A.C., in Encyclopedia of Religion and Ethics vol XII, 1921, s v transmigration
- Cumont, Franz, After Life in Roman Paganism New Haven 1923
- Schomerus, H. W., Der Seelenwanderungsgedanke im Glauben der Volker (Zeitschr f. system Theologie VI 1928 p 209 ff)

# Abkürzungen.

- DD = Doxographi Graeci ed. H Diels Berlin 1879
- ${\rm DVS}={\rm Die}$  Fragmente der Vorsokratikei h<br/>gg von H ${\rm Diels}$ I—III 3. Aufl. Berlin 1912
- SBBA = Sitzungsberichte der Preußischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin

## Einleitung.

## Die Aufgabe.

Der Glaube an die Seelenwanderung ist einer jener Gedanken, die im Lauf der Jahrhunderte und Jahrtausende immer wieder bei Einzelnen, bei Gruppen und bei ganzen Volkern auftauchen. In Deutschland hat es immer wieder Manner gegeben, die in der Seelenwanderung ein Wertvolles oder Notwendiges sahen, aber im Volk als ganzem konnte sie sich gegen das Christentum und zum Teil auch gegen die Stumpfheit nie durchsetzen. Der Buddhismus dagegen ist ohne sie gar nicht denkbar, dort kreist alles Denken, Fühlen und Handeln um die Metempsychose.

Die vorliegende Arbeit mochte nun versuchen, den griechischen Seelenwanderungsglauben darzustellen. Es zeigt sich bei naherem Zusehen, daß er nicht einheitlich ist, sondern verschiedene Formen annimmt. Dann gilt es, die Verbreitung des Glaubens zu verfolgen. Er muß weiter mit den allgemeinen Zeitstromungen in Verbindung gebracht werden. Es taucht die Frage auf, woher der Glaube in Griechenland kommt<sup>1</sup>). Endlich mußte gezeigt werden, welche Bedeutung die Seelenwanderung für den einzelnen Griechen wie für das griechische Volk gehabt hat. Diese Aufgaben sind in der vorliegenden Arbeit nicht restlos gelost. Sie erhebt auch keinen Anspruch auf Vollstandigkeit. Die Weitschichtigkeit des Stoffes moge beides entschuldigen. Das Ziel der Arbeit war, einmal die Hauptlinien zu ziehen, die hervorragenden antiken Darstellungen in größere Zusammenhänge einzugliedern. So soll die Arbeit nicht ein Abschluß sein, sondern ein Anfang.

Als Prof. Dr. Mewaldt mir die Aufgabe stellte, die griechische Seelenwanderung neu zu bearbeiten, dachte ich zunachst, es gabe gewiß eine betrachtliche Literatur über dieses Gebiet. Aber bei naherem Zusehen mußte ich entdecken, daß man hier fast auf

Stetiner 1

<sup>1)</sup> Ein Kapitel über den Ursprung der griechischen Seelenwanderung habe ich auf Anraten von Prof Dr J W. Hauer gestrichen; diese Frage muß wohl einmal in größerem religionsgeschichtlichem Zusammenhang behandelt werden

Neuland arbeitet. Es gibt eine Reihe von meist kleineren Schriften aus alterer Zeit, die sich mit der antiken Seelenwanderung beschäftigen. In den letzten Jahrzehnten ist aber nur eine einzige großere Arbeit erschienen, die das Thema angefaßt hat, die von Laudowicz (s. Lit.-Verz.). Aber diese Arbeit ist ungenugend und mit Recht so gut wie verschollen. Für die nachchristlichen Jahrhunderte begnügt sich Laudowicz mit Verweisen auf Zellers Philosophie der Griechen, die in der Tat auch für die Seelenwanderung das meiste Material bietet. Ich hoffe, daß der Versuch gerechtfertigt erscheint, die griechisch-romische Seelenwanderung einmal in den Mittelpunkt einer Betrachtung zu rücken.

## Begriffsbestimmung der Seelenwanderung.

Da es in der modernen Literatur<sup>1</sup>) immer wieder vorkommt, daß als Seelenwanderung bezeichnet wird, was in Wirklichkeit gar keine ist, soll zuerst umgrenzt werden, was unter Seelenwanderung zu verstehen ist. Schomerus S. 212 hat eine solche Begriffsbestimmung gegeben, der ich mich anschließe. Er stellt folgende Bedingungen.

- 1. Der Schauplatz fur die Wanderungen der Seele nach dem Tode wird diese Welt oder wenigstens auch diese Welt sein müssen<sup>2</sup>).
- 2. Die Seele des Verstorbenen wird durch eine neue Geburt einen neuen Korper als dauernden Wohnsitz erhalten müssen<sup>3</sup>), und zwar nicht nur ein einziges Mal, sondern mindestens mehrere Male.
- 3. Dasjenige, was in dem neuen, durch Geburt entstandenen Korper (Menschen-, Tier-, Pflanzenkorper) wieder auflebt, darf nicht nur ein unwesentlicher Teil des Verstorbenen sein, z B. nicht nur irgendwelche Lebenskraft oder irgendwelche Eigenschaften oder Fahigkeiten, sondern muß das Personbildende sein.

<sup>1)</sup> Dasselbe schon zu Beginn des Mittelalters, s. Joannes Malalas (s. VII) Chronogr. VII p. 188, 17 ff Dindorf

<sup>2)</sup> Vgl Plotin IV 3,9: ή μέν τὰρ (sc. εἰς σῶμα ψυχῆς εἴσοδος) τίνεται ψυχῆ ἐν σώματι οὔση τῆ τε μετενσωματουμένη καὶ τῆ ἐκ σώματος ἀερίνου ἢ πυρίνου εἰς τήιον τινομένη (cf. Jambl. b Stob I 378, 6 W.), ἢν δὴ μετενσωμάτωσιν οὐ λέγουσιν εἶναι

<sup>3)</sup> Damit scheiden Ekstase und Metamorphose aus.

#### Griechische termini.

Die Griechen haben in der alteren Zeit keine Bezeichnung für den Begriff Seelenwanderung. Herodot und Platon umschreiben, was sie meinen. Vermutlich war die alteste Bezeichnung παλιγγενεσία 1), die vielleicht schon Platon vorlag; denn er gebraucht mehrfach den Ausdruck πάλιν γίγνεσθαι<sup>2</sup>). Die Entwicklung konnte aber auch umgekehrt gegangen sein, so daß erst Platons Worte zur Prägung dieses terminus geführt hatten. Gebrauchlicher als παλιγγενεσία, das besonders bei der Stoa einen weiteren Sinn hatte und sich vielleicht aus diesem Grunde nicht recht durchsetzen konnte, waren die Ausdrücke μετεμψύχωσις und μετενσωμάτωσις. Olympiodor 3) erklart, μετενσωμάτωσις sei das eigentlich Korrekte, da ja die Seele von einem Korper zum anderen wechsele, und nicht der Korper das Bleibende sei, das mehrere Seelen bekomme, was μετεμψύχωσις besage. Die Bildung dieses Wortes ist mir nicht recht klar. Vielleicht ist es in Analogie zu μετεν- \* σωμάτωσις entstanden; vielleicht sollte es auch die Vorstellung ausdrucken, daß in die Seele etwas kommt, etwa der voûg, was der Ansicht des Poseidonios entsprechen würde. μετεμψύχωσις scheint das Ubliche gewesen zu sein 4). Im Gebrauch waren beide Worter gleichbedeutend 5), wahrend sie gegen παλιγγενεσία abgegrenzt waren: Serv. in Aen. III 68 Plato perpetuam dicit animam et ad diversa corpora transitum facere statim pro meritis vitae prioris. Pythagoras vero non μετεμψύχωσιν, sed παλιγγενεσίαν esse dicit, hoc est redure, sed post tempus. Die Metempsychose bildet also eigent-

<sup>1)</sup> So vermutet Rohde, Psyche II 135, 3.

<sup>2)</sup> Menon 81 B. Phaidon 70 C. 72 A.

<sup>3)</sup> In Phaed. p 54, 25 Norvin τὴν μετεμψύχωσιν ἤτοι τὴν μετενσωμάτωσιν, διότι οὐ ψυχαὶ εν σῶμα εἰδοποιοῦσι, ἐπεὶ αὕτη μετεμψύχωσις ἦτ, ἀλλὰ μία ψυχὴ διάφορα σώματα μεταμπίσχεται. Daß man den Unterschied schon fruher beachtet hat, zeigt Tertull de an. 34 metempsychosis sive metensomatosi, er verbessert das ungenaue, aber gebrauchlichere metempsychosis durch metensomatosis Ahnlich wieder Olympiodor p. 56, 13.

<sup>4)</sup> Vgl die vorige Anm Solche mehr grundsatzlichen Stellen, zu denen auch die im Text zitierte Serviusstelle gerechnet werden kann, sind naturlich wichtiger als die Statistik, die von Zufälligkeiten der Überlieferung abhängt, aber unsere Behauptung bestätigt. Rohde l. c. irrt; er hatte nicht genugend Material.

<sup>5)</sup> Ausdrücklich gesagt bei Olympiodor p 54, 28: τὸν περὶ τῆς μετεμψυχώσεως λόγον ἤτοι μετενσωματώσεως ταὐτὸν γὰρ σημαίνει.

lich nicht eine Mehrheit von Geburten, kein Neuerscheinen der Seele, sondern ein stetes Weitergehen von Station zu Station. wahrend bei der Palingenesie die Seele nach langerer oder kurzerer Abwesenheit von der Erde wieder hieher zuruckkehrt 1) Die Zuweisung der Metempsychosenlehre an Platon, der Palingenesie an Pythagoras ist fraglich. Bei Platon sind in seinen Dialogen beide Richtungen zu erkennen, wahrend Pythagoras die Metempsychose hatte, allerdings entsprechen die spateren Sagen von seinen Verkorperungen der Palingenesie. Vielleicht sind die Namen zu vertauschen, wie schon Karsten vorgeschlagen hat 2). Ungefahr gleichbedeutend mit μετεμψύχωσις kommt einige Male μεταγγισμός und μεταγγίζειν vor, also in ein anderes Gefaß bringen 3). Häufiger, aber nicht nur für die Seelenwanderung gebraucht sind andere bildliche Ausdrücke, etwa μετοικίζειν und -ζεσθαι, -κισις und -κησις, μεταμφιέννυσθαι, μετακοσμείν und -κόσμησις.

Die lexikalische Erfassung der termini für Seelenwanderung ist so ungenugend, daß Jones 4) sie als ein Musterbeispiel für die Mangelhaftigkeit unserer Lexica anführen konnte. Rohdel.c. sagt irrig: "der uns geläufigste Ausdruck μετεμψύχωσις ist bei den Griechen gerade der am wenigsten übliche", das Gegenteil ist richtig Burnet erklart μετενσωμάτωσις für christlich, auch das bedarf der Einschrankung, da das Wort sich bei Plotin und Jamblich findet. Allerdings ist zu sagen, daß die Christen mit Vorliebe sich dieses Wortes bedienten; sie bemühten sich um eine genaue Ausdrucksweise, um Verwechslungen mit der Auferstehungslehre vorzubeugen.

Zur Erganzung von Jones gebe ich ein Verzeichnis der Stellen, an denen mir die Worte μετεμψύχωσις, μετενσωμάτωσις usw. begegnet sind.

<sup>1)</sup> So auch Franz Cumont p 182

<sup>2)</sup> Simon Karsten S. 6 ann. 5 Servius, von Vergil herkommend, denkt wohl bei Platon in erster Linie an die Dialoge mit Zwischenstadien, also an die Palingenesie.

<sup>3)</sup> Stammt das Wort aus einer orientalischen Sprache? Vgl. die Liste der Stellen unten S $\,6\,$ 

<sup>4)</sup> H St Jones in der Neubearbeitung von Liddell-Scott, A Greek-English Lexicon (Oxford 1925 ff.) pref. p. IX.

#### Stellenverzeichnis.

μετεμψύχωσις: Diod X 6, 1; Galen IV 763 K.; Ps.-Justin. quaest gentil. ad Christ. V 358 D und E Otto, Tertull. de an 35 (viernal); Alex. Aphrod. de an. in Suppl. Aristot. II 1 p. 27, 18; Porph. de abst. IV 16 p. 254, 3 N., Sallustios περί θεών και κόσμου 20 p. 34. 26 und 29 ed. Nock und daraus in der antiken Inhaltsangabe p. 1, 18 Nock; Theol. Arithm. p. 40 Ast; Serv. in Aen. VI 532, 603. Hieron. in Jovin. II 6 und epist. 124, 4; Procl. in Remp. II 340. 23 Kroll, Olympiod. in Phaed. p. 55, 7; 56, 16, 19, 21; 166, 24; Joann Malal. Chronogr. VII p. 188, 19 Dindorf; Origen. b. Phot. cod. 8 p. 3 b 42; Anon. b. Phot. cod. 249 p. 439 a 25; Suidas s. v. Φερεκύδης: Gregor Nvss. de hom. opif. c 28 Inhaltsangabe (Sp. 229 B Migne), Anecd Atheniens, ed. Delatte I p. 316, Schol. in Pind. Ol. II 123 e (p. 92, 25 und 93, 10 Drachmann, in keinen der 20 indices aufgenommen!); Schol. in Eurip. Hipp. 736; Schol. in Lucian vit. auct. 3; Schol. in Stat. Achill. I 264; Schol. in Stat. Theb. III 483; Schol. in Jambl. Protr. 14 (p. 129, 34 Pist.), in einem spater zugesetzten Lemma bei Stob. Ecl. I p. 463, 7 W. (Nikolaos Methon. [s. XII] adv. Procl. p 200 Voem.).

μετεμψυχοῦσθαι: Schol. in Pind. Ol. II 123 a p 92, 12 Drachm.; Olympiod. in Phaed. p. 55, 9 p. 59, 17 und 20; Schol. in Apoll. Rhod. I 643, Joann. Malal. Chronogr. VII p. 189, 1 Dind.

μετενσωμάτωσις: Plotin II 9, 6; IV 3, 9, Jambl 1m Titel seiner Schrift bei Nemes. II 51; Clem. Alex. Strom. VI 35, 1 p. 448, 23 St.; Kelsos bei Orig. c. Cels. VII 32 (II p. 182, 30 Koetschau), Orig. 1bd. I 13 (I p. 66, 4), I 20 (I p. 71, 22), III 75 (I p. 267, 11), IV 17 (I p. 286, 24), V 29 (II p. 31, 8); VI 36 (II 105, 15), VIII 30 (II 245, 24); Tertull. de an. 32, Hippol. adv. haer. I 2, 11, 3, 2; 19, 12, 21, 3, VIII 10, 2; Gregor. Nyss. de hom. opif. 28 (Sp. 232 a Migne), Socrates hist. eccles. I 22 und III 21, Nemes. II 48. 51; Procl 1n Remp. II 322, 28 und zu erschließen bei Procl. dec. dubit. p. 171 (ed. Cousin 1820): transcorporatio, Hermias in Phaedr. p. 61 A; Hierocl. b. Phot. cod. 214 p. 172 b 21 und 39; Epiphan. Diels Dox. p. 589, 2; Zachar. Schol. Theophr. p. 102 Boiss., Theodoretus, Graec Affect. Cur. XI 34 Raeder (p. 157 Sylb.).

μετενσωματοῦσθαι Plotin I 1, 12; IV 3, 9; Clem. Alex. IV 85, 2 (p. 285, 30 St.); Orig. adv. Čels. V 49 (II p. 54, 2 K); Hippol. adv. haer. VII 32 und 8; IX 14, 1, Procl. in Tim. I p. 113, 3

Diehl; Archelaos Disp. adv. Man. Sp. 1444 Migne; Theodoretus l. c., Hierocl. Prov. p. 461 B.

παλιγγενεσία: Varro bei Augustin C D. XXII 28, Plut. de esu carn. I 7 p. 996 C (= Porph. b. Stob. I p. 446, 12 W.); ibd. 998; De Isid. et Osir 71 p. 397 F.; Kronios im Titel seiner Schrift bei Nemes. II 51, Kore Kosmu b. Stob. I p. 398, 4 W.; Clem. Alex. III 451 (II p. 224, 1 St.), Theol. Arithm. p. 40 Ast.; Schol. in Pind. Ol. II 102 a (p. 87, 17 und 24); 104 b (p. 88, 11); Schol. in Soph. El. 62.

μεταγγισμός sive μεταγγίζειν (vgl. Έρμοῦ λόγος "Ισιδος πρὸς Ωρον b. Stob. I 464, 8 W.); Clem. Alex. Strom. III 13, 3 (p 201, 20 St.); Archelaos Sp. 1441 C Migne; Epiphan. DD 587, 5. 13; Hierocl. b. Phot. cod. 214 p. 172 b 23. Joannes Damasc. (Migne S. Gr. 94) Sp. 681 und 684.

## Die Seelenwanderung im älteren Griechentum.

#### 1. Seelenwanderung ohne moralischen Einschlag.

Die Geschichte des Wortes und des Begriffes ψυχή begunnt sich aufzuhellen. Man hat im letzten Jahrzehnt die homerische Psyche in allen ihren Spiegelungen verfolgt 1), und nun hat Wilamowitz in seinem "Glauben der Hellenen" die Weiterentwicklung gezeigt2). Der entscheidende Punkt liegt dort, wo man dazu kam, die Seele fur unsterblich zu halten. Ich zitiere zunächst Wilamowitz I 375, da ich es nicht besser sagen kann: "Wie und wo und wann sich dieser Wandel vollzogen hat, daruber wage ich nicht mehr zu sagen, als daß es in Ionien geschehen \* 1st. Es mußte sich aber dann der Gedanke aufdrangen, daß die Seelenkraft, die den Korper belebt hatte, nicht verdiente, nach dem Scheiden von dem materiellen Korper, der sich in die Elemente aufloste, zu einem tatenlosen Schatten zu werden oder sich in die Luft zu verflüchtigen, war sie doch bewegende Kraft gewesen. So schloß denn der Ionier Pythagoras, daß sie ewig war, aber zu dem Menschen, dessen Körper sie belebt hatte, gehorte sie nicht. Der hat sie nicht mancipio, sondern nur usu, mit Lucrez zu sprechen. Sie geht nun in einen anderen Korper uber."

Es ist wohl pythagoreisch 3), wenn Platon Phaidros 246 B sagt πᾶσα ψυχὴ παντὸς ἐπιμελεῖται τοῦ ἀψύχου, πάντα δὲ οὐρανὸν

<sup>1)</sup> Zur Entwicklung der grechischen Seelenvorstellungen vgl Wilamowitz, Platon I (Berlin 1919) 330 ff, Walter F Otto, Die Manen (Berlin 1923); gegen diesen Ernst Bickel, Der homerische Seelenglaube, Schriften der Konigsberger Gel. Ges. Phil-Hist. Kl. I 7 (1926); dessen Ansichten werden abgelehnt von K. Latte, Deutsche Lit.-Ztg 1927, 956 ff., Wilamowitz, Die Heimkehr des Odysseus, 1927, 189 ff.

<sup>2)</sup> Wilamowitz, Der Glaube der Hellenen I 1931, 370 f

<sup>3)</sup> An Literatur habe ich für die Pythagoreer außer den ublichen Handbuchern herangezogen. Armand Delatte, Etudes sur la littérature pythagoricienne (Bibliothèque des Hautes Etudes Sciences hist et polit vol. 217) Paris 1915 (abgek. Delatte, Etudes) Derselbe, La Vie de Pythagore

περιπολεί, άλλοτ' èν άλλοις εἴδεσι τιτνομένη. Die Seelen bekümmern sich um das Seelenlose, das heißt doch wohl, sie geben ihm erst Leben: die Seele ist das lebenschaffende Element, das die Erde nicht entbehren kann. Die Seele muß von Anfang an in der Welt sein. In den altesten Zeugnissen erfahren wir nichts davon. daß sie wegen einer Schuld hier unten ist. Wenn Platon, der ım Phaidon und Phaidros jedes Eintreten einer Seele in den Korper als fehlerhaft, als die Folge einer Verfehlung dargestellt hatte, im Timaios wenigstens die erste Einkorperung mit Notwendigkeit vor sich gehen laßt, so scheint da pythagoreischer Finfluß wirksam zu sein. Die Seele kann aber auch nicht aus der Welt ausscheiden. Von Empedokles und anderen horen wir, daß sie hoffen, nach ihrem Leben erlost zu werden, zu den Gottern zurückzukehren 1). Von Pythagoras wird uns das nicht berichtet, nicht aus Zufall und natürlich auch nicht, weil Pythagoras weniger fromm gewesen ware, sondern weil ihm diese Vorstellung ganzlich fern lag. Lukian, das ist Menipp<sup>2</sup>), kann dagegen von neuen Einkorperungen des Pythagoras erzahlen. Im platonischen Staat 611 A 1st die Zahl der Seelen immer gleich. Das muß pythagoreisch sein.

Zur Darstellung der pythagoreischen Seelenwanderungslehre mochte ich eine bekannte Herodotstelle heranziehen. Er berichtet II 123 von den Agyptern, sie zuerst hatten die Lehre verkundet, daß die Seele unsterblich sei, τοῦ σώματος δὲ καταφθίνοντος ἐς ἄλλο ζῷον αἰεὶ γινόμενον εἰσδύεται. ἐπεὰν δὲ πάντα περιέλθη τὰ χερσαῖα καὶ τὰ θαλάσσια καὶ τὰ πετεινά, αὖτις ἐς ἀνθρώπου σῶμα γινόμενον ἐσδύνειν, τὴν περιήλυσιν δὲ αὐτῆ γίνεσθαι ἐν τρισχιλίοισι ἔτεσι. τούτψ τῷ λότψ εἰσὶ οῖ Ἑλλήνων ἐχρήσαντο, οἱ μὲν πρότερον, οἱ δὲ ὕστερον, ὡς ἰδίψ ἑωυτῶν ἐόντι· τῶν ἐγὼ εἰδὼς τὰ ΄οὐγόματα οὐ γράφω. Wenn Herodot die griechische Seelenwanderung aus dem Nilland hergeleitet wissen will, so

de Diogène Laerce (Académie Royale de Belgique Classe des Lettres etc Mémoires Collection in 8. II. Série. T. XVII, 2) Bruxelles 1922 (abgek Delatte, vie de Pythagore) Alberto Gianola, La fortuna di Pitagora presso i Romani dalle origini fino al tempo di Augusto (Biblioteca di filologia classica 15). Catania 1921 Erich Frank, Plato und die sogenannten Pythagoreer Halle 1923.

<sup>1)</sup> S. u. S. 24 f.

<sup>2)</sup> S. u S 64,2

steht man dieser Angabe seit einem halben Jahrhundert sehr mißtrauisch gegenüber. Das Totenbuch zeigt keine Spur von Seelenwanderung, ebensowenig die neueren Funde an agyptischen Inschriften und Papyri, und so nehmen die meisten Gelehrten den Standpunkt ein, daß bei den Agyptern von Seelenwanderung gar nicht die Rede sein konne 1). Dagegen haben nach der Ansicht der Agypter die Seelen nach dem Tode die Moglichkeit. sich in allerlei Tiere zu verwandeln, vor allem in Vogel, etwa in Kraniche, Schwalben, Tauben, Falken, Sperber, aber auch in Bienen und Schmetterlinge, Schlangen und Krokodile und in Pflanzen<sup>2</sup>). Diese Verwandlungen, die ganz beliebig ohne Zwang und ohne bestimmte Reihenfolge vor sich gehen, bildeten für Herodot wohl einen Anknüpfungspunkt, was er aber berichtet, ist etwas ganz anderes, er muß daher bei seiner Schilderung die griechische Seelenwanderung im Auge gehabt haben und zwar die der Pythagoreer, da bei Pındar, Empedokles und Platon andere Formen der Seelenwanderung zugrunde liegen. So dürfen wir die Herodotstelle für die Darstellung der pythagoreischen Anschauungen verwenden.

Herodot sagt uns, daß die Seele sich Korpern von Wasserund Landtieren und Vogeln verbinden muß. Nach einer festen Regel durchlauft sie die Tierwelt in allen ihren Gattungen, bis sie schließlich wieder beim Menschen anlangt. Wir haben hier den Kreislauf der Geburten, τὸν κύκλον τῆς γενέσεως<sup>3</sup>), vor uns.

Er beansprucht eine Zeit von 3000 Jahren. Damit wird deutlich, daß moralische Gesichtspunkte nicht mitspielen konnen. Denn wenn die Moglichkeit bestunde, daß eine Seele wegen Schlechtigkeit auf einer bestimmten Tierstufe mehrere Einkorperungen hindurch stehen bliebe, so konnte sie den Kreislauf nicht in der vorhergesehenen Zeit vollenden.

<sup>1)</sup> Paul Tannery, Thalès et ses Emprunts à l'Egypte Revue philosophique V (Paris 1880) Leopold von Schroeder, Pythagoras und die Inder (Leipzig 1884) Nicht ganz so bestimmt Adolf Erman, Die agyptische Religion (Handbucher der königl Museen zu Berlin 9) Beilin 1905 S. 192 f

<sup>2)</sup> S Erman a a O 102

<sup>3)</sup> Procl. in Plat Tim. III, 197, 4 D. = Kern, Orphica II 229.  $\delta$   $\tau \eta \varsigma$  είμαρμένης καὶ γενέσεως τροχός· Simplic. in Aristot de caelo II 1 p. 377, 12 Heiberg = Orphica II 230.

Noch ein Weiteres: Herodot berichtet nichts von Zwischenstadien in der Unterwelt, nicht aus Zufall oder Nachlassigkeit. sondern weil das zur pythagoreischen Seelenwanderung nicht gehort. Wo der ganze Kreislauf moralisch unberuhrt ist, da ist kein Raum fur Belohnung oder Bestrafung in der Unterwelt. Wo verweilen die Seelen dann in der offenbar recht kurzen Zeit zwischen zwei Einkorperungen? Da flattern sie in der Luft umher, wie uns Platon Phaidon 80 CD erzählt; das gleiche durfen wir aus der nicht ganz klaren Angabe des Arıstoteles entnehmen, daß die Pythagoreer die Sonnenstaubchen fur Seelen gehalten hatten 1). In ahnlicher Weise spottet Lukrez 2): "Daß bei der Zeugung und Geburt unzählige Seelen warten und um den Vortritt miteinander kampfen sollen, ist eine ganz lacherliche Vorstellung, oder haben etwa gar die Seelen untereinander ausgemacht, daß, wer zuerst anlangt, das Vorrecht auf den betreffenden Korper hat <sup>9</sup>" Zwei Vorstellungen haben hier Lukrez den Stoff zu seiner Verspottung gegeben: Daß die Seelen wahrend ihres Zwischenaufenthaltes in der Luft umherflattern eine Anschauung, die wir eben kennengelernt haben - und der Begriff des θύραθεν ἐπεισιέναι3), des Eingehens der Seele von außen in den Korper beim Augenblick der Zeugung oder Geburt. Der Gedanke des Eingehens der Seelen von außen muß schon alt sein; Aristoteles bezeichnet es als einen 'Ορφικός λόγος, daß die Seelen vom Wind getrieben beim ersten Atemzug in den Korper eingehen 4). Dabei herrscht wieder die Vorstellung,

<sup>1)</sup> Aristot de an I 2 p 404 a 16 Zeller I 1 S 560 erwähnt in diesem Zusammenhang auch Alexander Polyhistor b Diog L VIII 31 ἐκριφθεῖσάν τε αὐτὴν ἐπὶ γῆς πλάζεσθαι ἐν τῷ ἀέρι ὁμοίαν τῷ σώματι; indes ist diese Stelle nicht voll beweiskräftig, da es sich vielleicht nui um die Kategorie der βιαιοθάνατοι handelt s. Delatte, Vie p. 225

<sup>2)</sup> Lucr III 776 ff, die Paraphrase stammt von R. Heinze S 154. Eine leider wenig eindringende Analyse des Lukrez, soweit er sich auf die Pythagoreer bezieht, gibt Gianola S 69 ff

<sup>3)</sup> θύραθεν ἐπεισιέναι· Aristot. de gen anim. II 3 p 736 b 28 θύραθεν εἰσκρίνεσθαι. Aetios plac. IV 5, 11 p 392 DD — Theodoret Graec curar. affect. V 28: οἱ περὶ Πλάτωνα καὶ Πυθαγόραν θύραθεν τοῦτον εἰσκρίνεσθαι λέγουσιν. Apul de Mag. 24 animo hominis extrinsecus in hospitium corporis immigranti. Lactant div. inst III 18, 2. Dixerunt non nasci animas, sed insinuari potius in corpora.

<sup>4)</sup> Arist. de an. I 5 p. 410 b 28; vgl Delatte, vie de Pythagore p. 213.

daß die Seelen in der Luft umherschweben; von Himmel oder Holle ist nicht die Rede.

Mit Lukrez beruhrt sich auffallend der spate Gregor von Nyssa<sup>1</sup>), worauf Heinze hinweist, und man wüßte gern, woher er seine Weisheit hat; aus Lukrez anscheinend nicht, da er anders fortfahrt: Offenbar haben irgendwelche Platoniker ahnliche Außerungen getan<sup>2</sup>). Eine Bekämpfung dieser Anschauung findet sich noch bei Lukian<sup>3</sup>), d. i. Menipp, und bei Hermipp<sup>4</sup>). Menipp ist vielleicht durch die Epikureer auf diesen Topos aufmerksam gemacht worden.

Noch einen weiteren Beweis will ich dafur geben, daß die alteren Pythagoreer wirklich die Vorstellung hatten, die Seelen müßten den ganzen Kreislauf der Tiere durchwandern. Der Neuplatoniker Porphyrios gibt in der Einleitung zu seiner Schrift über die Enthaltung von Fleischnahrung eine Übersicht über die Argumente seiner Gegner. Dort bezieht sich I 19 auf die Seelenwanderung, die von manchen als ein Grund für den Vegetarismus angeführt werde. Die Stelle stammt wohl aus Herakleides Pontikos, den Porphyrios weiter unten zusammen mit dem Romer Clodius als seine Quellen nennt<sup>5</sup>).

Der Autor, also vermutlich Herakleides, wehrt sich dagegen, daß man aus der Wesensgleichheit der menschlichen und tierischen Seele, die die Grundlage der Metempsychose ist, die Not-

<sup>1)</sup> Gregor Nyss. p 235 B τὸ οἴεσθαι τὴν ψυχὴν τὰς συνόδους τῶν ἐν συζυγία ζώντων περιεργάζεσθαι ἢ τὰς λοχείας ἐπιτηρεῖν, ἵνα τοῖς φυομένοις σώμασιν εἰσκριθῶσιν

<sup>2)</sup> S Ps-Galen XI, 2 οὔτ΄ οὖν ἀναγκαζομένη ἢ αὐτοκίνητος ψυχὴ εἴσεισιν εἰς τὰ σώματα οὖτ΄ ἔτι μᾶλλον ἐπιτηροῦσα τὸ στόμα καὶ τὰς ῥῖνας, τὰ καταγέλαστα δὴ ταῦτα ἃ καὶ λέγων ἄν τις αἰσχύνοιτο, ἐφ΄ οἶς τινες τῶν Πλατωνικῶν σεμνύνονται . . οὔθ΄ ὥσπερ ὄρνεον διὰ θυρίδος εἰς οἰκίαν, οὕτως ἵπταται διὰ στόματος ἢ ῥινῶν ἡ ψυχὴ διὰ τοῦ ἀέρος πετομένη Fraglich scheint mir die Autorschaft Porphyrs, die K Kalbfleisch vertritt in Abh Ak Wiss. Berlin Phil-Hist. Kl. 1895, uber Porphyrs Ansichten zur Seelenwanderung s u. S. 119 ff.

<sup>3)</sup> Lucian. gall. 17.

<sup>4)</sup> Hermipp. de astrol p 60 K -V

<sup>5)</sup> In § 19 ist einmal von ἐπάνοδοι ἐπὶ τὸν ἄνθρωπον die Rede Nun begegnet bei Iambl vit. Pyth 178 der Ausdruck ἐπάνοδον εἶναι ταῖς ψυχαῖς. Dieser Paragraph wird von Hans Bertermann, De Iamblichi vitae Pythagoricae fontibus Diss Königsb. 1913, p 50 ff. auf Herakleides zuruckgeführt. (Ich verdanke diesen Nachweis Herrn Dr. Haußleiter in Halle)

wendigkeit des Vegetarismus ableitet<sup>1</sup>). Als ein Grund, der zur Einkorperung führen kann, wird angegeben der Wunsch, jung zu sein, ein Gesichtspunkt, der mir sonst nicht bekannt ist. Dazu stellt der Autor die Frage: Warum beschrankt sich die Wiederverkorperung nicht auf den Menschen? Auf diese Frage werde ich nachher zuruckkommen Gibt man aber schon die Seelenwanderung und den Übergang der Seelen in Tiere zu, so fahrt er fort, dann tate man den Seelen einen Gefallen, wenn man die Tiere toten wurde, denn dadurch wird ja nur der Kreislauf und die Ruckkehr zum Menschen beschleunigt; das Verspeisen des Fleisches aber bringt den Seelen keinen Schmerz, da sie schon vom Korper getrennt sind.

Es wird hier wieder deutlich, daß die Seelen den ganzen Kreis durchlaufen mussen, und zwar ein Tier nach dem andern in bestimmter Reihenfolge, denn sonst ware ja die Beweisfuhrung sinnlos, daß man durch Totung der Tiere den Seelen zu rascherer Ruckkehr in einen menschlichen Korper verhelfen konne

Damit ist wohl der Charakter der pythagoreischen Seelenwanderung genugend gekennzeichnet. Sie stellt einen Kreislauf der Seelen durch das gesamte Tierreich dar Wahrend der kurzen Zwischenraume zwischen den Verkorperungen verweilen die Seelen nicht in der Unterwelt, sondern schweben in der Luft umher. Das Ziel ist nicht die Erlosung aus dem Kyklos, sondern einfach die Beseelung der Welt, darum kann es selbst für Pythagoras eine Befreiung vom irdischen Sein nicht geben.

Ich habe eben vom Kieislauf der Seelen durch das Tierreich gesprochen. Daß Pythagoras selbst die Tierwelt in den Kreislauf der Geburten einbezieht, hatte man nicht leugnen durfen<sup>2</sup>);

<sup>1)</sup> Es fällt auf, daß hier mehrfach das ἐκούσιον, die Freiwilligkeit der Einkörperungen hervorgehoben wird. Das tut der Autor wahrscheinlich unter dem Einfluß Platons, der die Freiheit bei der Wahl der Lebenslose betont. Er steht ganz unter dem Banne der platonischen Mythen und bemerkt so nicht, daß das ἐκούσιον sich mit dem Kreislaufgedanken nicht vereinbaren läßt, der ja im zweiten Fall ganz deutlich vorliegt.

<sup>2)</sup> Gianola p. 84, 1 will für Pythagoras und seine Schule nur Wanderung in Pflanzen annehmen; wenn von einem Übergang in Tiere gesprochen werde, so sei das nur Satire, Polemik oder Verwechslung der pythagoreischen Lehre mit der ägyptischen oder orientalischen, oder sie sei symbolisch zu

hier spricht doch schon das bekannte Xenophaneszitat 1) eine ganz eindeutige Sprache. Dagegen habe ich gegenüber den Angaben vom Ubergang der Seele des Pythagoras auch in Pflanzen starke Zweifel, 1ch vermute, daß hier eine falsche Übertragung von Empedokles auf Pythagoras als den εύρετής der Seelenwanderung vorliegt2). Als Lehre des Pythagoras wird das nur von wenigen Zeugen3) ausgegeben, die gegenüber den vielen andern Erwahnungen nicht schwer ins Gewicht fallen. Bemerkenswert ist es, daß Platon nie auch nur die Moglichkeit eines Überganges in Pflanzen erwahnt; ferner haben wir gesehen, daß Herodot bei seiner Schilderung der Seelenwanderung griechische Verhaltnisse im Auge hatte; er spricht aber nur von einem Kreislauf durch die ganze Tierwelt, schwerlich hatte er die Pflanzen weggelassen, wenn außer Empedokles auch Pythagoras sie in den Kreislauf der Seelen einbezogen hätte, zumal da es auch in Agypten Verwandlungen in Pflanzen gab; durch die dortigen Verhältnisse ist also ihr Fehlen in der Darstellung Herodots nicht zu begrunden4) Schließlich hat schon das Altertum die Wanderung der Seelen in Pflanzen als Besonderheit des Empedokles angesehen 5)

Eine Einschrankung ist vielleicht notwendig. Herakleides Pontikos hat uns aus dem pythagoreischen ἱερὸς λόγος folgendes Fragment hinterlassen<sup>6</sup>):

ἶσόν τοι κυάμους τε φαγεῖν κεφαλάς τε τοκήων

fassen (die letzte Ansicht vertrat ausführlich schon Irhove vor 200 Jahren). Das ist nicht zu halten, vor allem wegen der ethischen Konsequenzen, die Pythagoras aus der Metempsychose zieht Die Seelenwanderung in Tiere wird dem Pythagoras im Altertum nie abgestritten.

<sup>1)</sup> Diog L VIII 36 = Xenophanes fr 7 DVS.

<sup>2)</sup> So urteilt auch Rohde, Psyche II 180, 4

<sup>3)</sup> Heracl Pont b Diog L VIII 4. Theodoret haer. fab. 20. Schol. Ilias XVI 857

<sup>4)</sup> Das veranlaßt mich auch zur Ablehnung der von Stein (in seinem Herodotkommentar) und von Burnet (E. G. Ph. 95, 2) vertretenen Ansicht, Herodot beziehe sich allein auf den zu seiner Zeit noch lebenden Empedokles.

<sup>5)</sup> S. Procl in Plat. Remp. II 336, 6 ff. Kroll.

<sup>6)</sup> Bei Lydus de mens IV 29; af Delatte, Etudes 23 und 30 f. Als orphisch wird das Bohnenverbot bezeichnet Geoponica II 35, 8 = Kern, Orphica II 291.

Danach scheint es, daß wirklich Pythagoras die Seelenwanderung in Bohnen gelehrt hat und daß daraus das Verbot des Bohnengenusses zu erklaren ist 1). Es besteht aber auch die Moglichkeit, daß das Bohnenverbot anfangs ein selbstandiges Tabu war und erst nachtraglich vielleicht von Herakleides selbst mit der Seelenwanderung in Verbindung gebracht wurde. Gerade bei der großen Zahl von Erklarungsversuchen für das Verbot des Bohnengenusses, die wir schon aus dem Altertum besitzen, scheint mir diese Theorie der Wahrheit naher zu kommen. Das ändert aber nichts an der Tatsache, daß mindestens, wer den Vers pragte, an die Moglichkeit des Eingehens von Seelen in Bohnen glauben mußte. Zu einem Eingehen in Pflanzen darf das jedoch nicht verallgemeinert werden; man darf die Sonderstellung der Bohnen nicht außer acht lassen.

Ich habe mich oben dagegen verwahrt, daß man dem Pythagoras Seelenwanderung in Tiere abzustreiten sucht. Wenige Dinge in der Geschichte der griechischen Seelenwanderung sind so klar wie das. Dagegen konnen wir beobachten, daß es spater eine Richtung der Pythagoreer gegeben haben muß, die die Seelenwanderung auf die Menschen beschrankte. Horen wir wieder die epikureische Polemik bei Lukrez<sup>2</sup>). Er sagt:

"Wenn sie dann aber behaupten, die Seelenwanderung gehe immer durch menschliche Korper, so frag' ich, weshalb wohl die klügsten

Geister bisweilen verdummen, warum kein Kind noch verstandig "

Hienach wändert die Seele nur von Mensch zu Mensch; zwischen Mensch und Tier ist eine Kluft aufgerichtet. Wir begegnen dieser Ansicht hier bei Lukrez zum erstenmal deutlich, vielleicht war sie aber schon zu Platons Zeiten verbreitet und hat ihm Anlaß zu seiner Erorterung gegeben, ob es moglich sei, daß Menschenseelen in Tierleiber übergehen<sup>3</sup>). Auch ein Zeugnis des Gregor von Nyssa<sup>4</sup>) weist offenbar in die altere Zeit; er unterscheidet

<sup>1)</sup> So z B Delatte, Etudes p 23 Th. Boréas: Πυθαγόρεια σύμβολα. Ἡ ῥήτρα "κυdμων ἀπέχεσθαι" (Πρακτικὰ τῆς ἀκαδ ἀθηνῶν) 1927 p 318 ff. Vgl. noch Horat. sat. II 6, 3: faba Pythagorae cognata.

<sup>2)</sup> III 760 ff Übertragung von H Diels, Lukrez II (Berlin 1924)

<sup>3)</sup> Plat. Phaidr. 249 B; vgl. unten S 67.

<sup>4)</sup> Gregor Nyss. de an. p. 231 Krabinger.

drei Richtungen der Seelenwanderung: die eine nimmt einen Kreislauf durch alle Reiche der Tierwelt an, andere gehen auch zu den Strauchern, damit ist naturlich Empedokles gemeint; τοῖς δὲ τοῦτο δοκεῖ μόνον τὸ ἐξ ἀνθρώπου ἔτερον ἄνθρωπον ἀεὶ μεταλαμβάνειν, καὶ διὰ τῶν αὐτῶν πάντοτε τὸν ἄνθρωπον διεξάγεσθαι βίον, νῦν μὲν ἐν τούτοις, πάλιν δὲ ἐν ἑτέροις τῶν αὐτῶν ψυχῶν εἰς τὸ διηνεκὲς γινομένων. Also eine Richtung der Pythagoreer, die wir leider nicht mehr naher bezeichnen können, hat die Seelenwanderung auf den Menschen eingeschränkt.

Ich mochte hier noch einen anderen Einwand des Lukrez gleich anführen, der sich mit der Einkorperung in Tiere beschaftigt (III 748): Wenn sich eine Seele ihren Leib gestalten und bestimmen würde, wäre die Konstanz der Gattungen nicht zu erklaren, dann konnte die Seele eines Hasen in einen Lowen kommen und umgekehrt, und die Folge mußte sein, daß etwa der Lowe mit der Hasenseele vor dem Hasen mit dem Lowenherz fliehen wurde Bestimmte also die Seele das Wesen des Menschen oder Tieres, so mußten sich alle Charaktere verwirren. Kehrt man aber das Verhaltnis um und sagt, der Leib verandere die Seele, so ist damit die Unsterblichkeit unmoglich, da nur unsterblich sein kann, was auch unveranderlich ist.

Hier ist die Wesensgleichheit der Seele in ihren verschiedenen Existenzen in Frage gestellt. Denn wenn die Seele sich reihum allen Leibern von Tieren zugesellen soll, ohne deren Eigenart zu andern, so muß sie ein sehr farb- und gestaltloses Etwas sein, darf keinen eigenen Charakter haben. Dieser Gedankenkomplex steht wohl mit jener Aristotelesstelle 1) in Verbindung, wo gesagt ist, nach der Ansicht der Πυθαγορικοί konne sich jede beliebige Seele mit jedem beliebigen Korper verbinden. Dem von Lukrez angeführten Gedanken, daß der neue Korper auf den Charakter einen bestimmenden Einfluß habe, begegnen wir in der uns erhaltenen Literatur zuerst bei Platon 2). Auch spater ist dieser Ausweg offenbar eingeschlagen worden, wie wir aus einer Polemik des Aristoteleskommentators Alexander von Aphrodisias 3) entnehmen konnen. Ferner lag der Gedanke bei Varro vor, da auf

<sup>1)</sup> Aristoteles de anima I 3 p. 407, b 20.

<sup>2)</sup> Plat Phaidon 83 DE Resp. X 618 B.

<sup>3)</sup> Alex Aphrod. de an. Suppl. Aristot. II 1 p. 27, 12

ihn Servius in Aen. VI 724 zurückgeht<sup>1</sup>): non esse in animis dissimilitudinem, sed in corporibus, quae, prout fuerint vel vivacia vel torpentia, ita et animos faciunt, was er unter dem gleichen Gesichtspunkt ablehnt wie Lukrez: Alles, was sich verandere oder den Affekten zuganglich sei, konne nicht ewig sein<sup>2</sup>).

Muß denn aber nicht die ganze Theorie von dem ununterbrochenen Kreislauf der Seele durch das Tierreich in sich zusammenstürzen, wenn man an die Einkorperungen des Pythagoras selbst erinnert? Es gibt namlich auserwählte Manner, denen die Gabe der Erinnerung an frühere Existenzen beschieden ist. Einer von ihnen ist Pythagoras, von dem das offenbar schon sehr früh behauptet wurde; vielleicht hat er selbst das Stichwort dazu ausgegeben Nun erzählt man im allgemeinen nur von vier oder fünf früheren Verkorperungen des Pythagoras, namlich als Aithalides, Euphorbos, Hermotimos und als der delische Fischer Pyrrhos, und in den langen Zwischenraumen zwischen den Einkorperungen war seine Seele in der Unterwelt. Aber diese Legende ist verhaltnismaßig jung, jünger als Empedokles, und von ihm haben wir das berühmte Fr. 129, das sich auf Pythagoras bezieht<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> S. A Schmekel, Die Philosophie der mittleren Stoa (Berlin 1892) S. 127.

<sup>2)</sup> Serv 1 c · omne, quod corrumpitur, aeternum non est, vgl. Panaitios bei Cicero Tusc I 32, 79

<sup>3)</sup> Das kann als sicher gelten nach den Forschungen der letzten Jahrzehnte, aufgezählt bei Delatte, vie de Pythagore p 154 - Gianola p 173 ff. hat behauptet, Pythagoras selbst habe die Legende verbreitet Einen Beweis dafür kann er nicht antreten; was er vorbringt, ist hochst ungenugend, so die Erwagung, daß Pythagoras selbst an die Seelenwanderung glaubte und damit an sich die Moglichkeit besteht, daß er selbst die Geschichte von Euphorbos aufgebracht hat Daß man die Geschichtlichkeit der homerischen Helden damals noch nicht anzweifelte, ist eine zwar richtige, aber nichtssagende Feststellung Über den gehässigen Ausfall gegen Fr Aug. Wolf wollen wir lieber mit Stillschweigen hinweggehen Wäre die Legende schon damals verbreitet gewesen, so hatte Empedokles wohl deutlicher darauf angespielt Es ware weiter zu erwarten, daß Platon im Staat (X 620 A), wo er von der Wahl neuer Lebenslose durch die Generation des trojanischen Krieges, Orpheus, Achilleus, Odysseus usw redet, auch den Euphorbos erwähnt hätte Wahrscheinlich ging die Entwicklung umgekehrt, hat die platonische Schilderung zu ähnlichen Erfindungen angeregt.

ήν δέ τις ἐν κείνοισιν ἀνὴρ περιώσια εἰδώς, δς δὴ μήκιστον πραπίδων ἐκτήσατο πλοῦτον • παντοίων τε μάλιστα σοφῶν <τ'> ἐπιήρανος ἔργων · ὁππότε γὰρ πάσησιν ὀρέξαιτο πραπίδεσσιν, ῥεῖ' ὅ γε τῶν ὄντων πάντων λεύσσεσκεν ἕκαστον καί τε δέκ' ἀνθρώπων καί τ' εἴκοσιν αἰώνεσσιν.

Pythagoras soll also die Fahigkeit gehabt haben, sich mühelos an Zustande aus zehn oder zwanzig verschiedenen Menschenleben zu erinnern. Dann muß er mindestens auch so viele durchgemacht haben.

Wir haben auch, was bisher nicht genugend beachtet wurde, noch eine andere Spur des ursprunglichen Mythos. Herakleides Pontikos berichtet 1) τοῦτον (sc. Πυθαγόραν) περὶ αὐτοῦ τάδε λέγειν, ώς εἴη ποτὲ γεγονώς Αἰθαλίδης καὶ Ἑρμοῦ υίὸς νομισθείη. Von Hermes hat er die Gabe der Erinnerung erhalten 2). So kann er sich nachher an Fruheres erinnern. χρόνω δ' ὕστερον εἰς Εὔφορβον ἐλθεῖν καὶ ὑπὸ Μενέλεω τρωθῆναι. Ὁ δ' Εὔφορβος έλεγεν, ώς Αίθαλίδης ποτέ γεγόνοι, καὶ ὅτι παρ' Ἑρμοῦ τὸ δῶρον λάβοι καὶ τὴν τῆς ψυχῆς περιπόλησιν ώς περιεπολήθη καὶ εἰς ὅσα φυτὰ καὶ ζῷα παρεγένετο ... Das περιπολεῖσθαι entspricht dem herodoteischen περιελθεῖν hinter beiden Worten steht die Vorstellung vom Kreislauf. Hier erkennen wir nun noch den Kern der Sage. Die Seele des Pythagoras war nicht nur in Aithalides und Euphorbos, sondern dazwischen noch in einer ganzen Reihe von Tieren, woran sie sich noch erinnert 3). Das ist spater in Vergessenheit geraten, weil die Angaben zu allgemein waren, wahrend man mit jeder der menschlichen Verkorperungen irgendeine Geschichte verknupfte. Daß die Angaben uber fruhere Verkorperungen so allgemein waren, bestatigt uns auch Empedokles, der von fruheren Existenzen eine ahnliche Erinnerung hat. Er sagt Fr. 117 von sich selbst, er sei schon Knabe und Madchen, Strauch, Vogel und Fisch gewesen.

Dazu, daß man spater nur noch die paar menschlichen Verkorperungen des Pythagoras weiter erzahlte, mag auch beigetragen haben, daß es spater eine Richtung der Pythagoreer

<sup>1)</sup> Bei Diog L VIII 4.

<sup>2)</sup> Spielt hier etwa schon der ägyptische Hermes herein?

<sup>3)</sup> Daß ich gegenuber der Angabe vom Übergang der Seele in Pflanzen meine Bedenken habe, ist oben S 13 ausgefuhrt

gab, die die Seelenwanderung auf die Menschen einschrankte, wie wir oben aus einer Lukrezstelle entnommen haben

In der romischen Kaiserzeit sind die Sagen weit verbreitet, besonders die Geschichte mit Euphorbos Im Anschluß an die Persiusstelle 6, 10 wird dann sogar davon fabuliert, daß die Seele des Pythagoras in Homer und schließlich Ennius übergegangen sei, man hat den Text des Persius vollig mißverstanden. Alle Zeugnisse sind von Delatte gesammelt<sup>1</sup>), und so genugt es, auf ihn zu verweisen.

Wenn die Seele wieder beim Menschen angelangt 1st, verlaßt sie die irdische Welt nicht; sie ist ja zur Belebung da. Werfen wir noch einen Blick auf die Pythagoraslegende! Die Seele des Pythagoras ist nach dem Durchlaufen vieler Tiere wieder in einen Menschen eingegangen. Damit beginnt der Turnus von neuem. So mussen wir annehmen, daß der Kreislauf fur alle Seelen immer wieder neu anhebt. Wahrscheinlich setzt nun zugleich mit dem neuen Kreislauf auch fur die ganze Eide eine neue Periodos ein, nach Ablauf bestimmter Fristen beginnt der ganze Zyklus des Lebens neu. Das 1st die Lehre von der ἀποκατάστασις άπάντων<sup>2</sup>), von der Wiederkehr vollig gleicher Verhaltnisse. Entsprungen wohl aus astronomischen Kreisen steht sie im Widerstreit mit den moralischen Tendenzen der Seelenwanderung empedokleisch-platonischer Pragung<sup>3</sup>). Dagegen ist sie eine Weiterfuhrung des pythagoreischen Kreislaufgedankens Sie wird den Pythagoreern von Eudemos 4) und Dikaiarchos 5) zugeschrieben.

Die Seekenwanderung fuhrt den Pythagoras zu einer freundlichen Haltung gegen seine Mitmenschen und gegen die Tiere; uberall will er helfen und heilen. In den pythagoreischen Kreisen werden die Frauen hoch geschatzt, eine Reihe von Frauennamen begegnet in den Pythagoreerkatalogen. Vorgesetzte zeigen Philanthropia gegen ihre Untergebenen, und selbst Sklaven werden geachtet. Dann erinnere ich noch einmal an das bekannte Fr. 7 des Xenophanes, der spottend erzahlt, als Pythagoras einmal

<sup>1)</sup> Delatte, vie de Pythagore zu c. 4

<sup>2)</sup> S daruber Rohde, Psyche II 123, 2

<sup>3)</sup> Das möchte ich gegenüber Rohde a. a O. betonen.

<sup>4)</sup> Eudem Fr. 51 Sp

<sup>5)</sup> Bei Porph. v. P. 19.

gesehen habe, wie ein Hund geschlagen wurde, habe er gebeten damit aufzuhoren, denn er habe aus dem Heulen gehort, daß es die Stimme eines Freundes sei.

Wahrscheinlich hat die Seelenwanderung Pythagoras auch dazu geführt, kein Fleisch von Tieren zu essen. Der Vegetarismus ist ein Hauptkennzeichen der pythagoreischen Kreise 1).

So ist der Seelenwanderungsglaube bei den Pythagoreern nicht bloß Außerlichkeit geblieben. Platon kann im Staat 600 B von dem Πυθαγόρειος τρόπος τοῦ βίου reden, Pythagoras ist ein ἡγεμὼν παιδείας. Der Pythagoreismus fuhrte indes nicht zu einer weltflüchtigen Stimmung, das Leben bedeutete für ihn in seiner altesten Entwicklung noch nicht Strafe oder gar Tod Die Pythagoreer waren nicht eine weltfremde Sekte, sondern beteiligten sich recht aktiv am Staatsleben und huldigten der Wissenschaft und dem Sport.

Die Grundlage einer solchen Seelenwanderung slehre war erstens das Gefuhl für die Verwandtschaft von Mensch und Tier, deren Seelen die gleichen sind, und zweitens die Zahl. Die Seelen sollen immer dieselben sein, sagt Platon im Staat 611 A, das ist pythagoreisch. Die ganze Lehre berüht auf dem Gedanken einer begrenzten Zahl von Seelen, diese mussen in immer neue Korper eingehen. Darum kann es kein Ausscheiden aus dem Kreislauf der Geburten geben. So konnte für Pythagoras die Zahl auch nach dieser Richtung ein Fundament seiner Lehre sein Wir erkennen die Einheit seiner Anschauungen, wir mussen nicht mehr zwischen dem Wissenschaftler und dem Moralprediger scheiden, sondern sehen eine geschlossene Personlichkeit, die noch eng genug mit der Natur verwachsen ist, um ein Einheitliches in Mensch und Tier zu erkennen, und die auf dem Prinzip der Zahl eine ganze Philosophie aufbaut.

### 2. Seelenwanderung mit moralischer Grundhalfung.

Fur die Geschichte der Seelenwanderung bedeutete es den wichtigsten Schritt, daß sich mit dem altpythagoreischen Kreislaufgedanken Vorstellungen von einem Gericht verbanden, das uber die Toten in der Unterwelt gehalten wird. Das muß schon

<sup>1)</sup> Die Zeugnisse zum Vegetarismus bei den altesten Pythagoreern sind nicht einheitlich; ausführliche Darlegungen zu diesei Frage sind zu erwarten von Dr Johannes Haußleiter in Halle in einer Arbeit, die demnächst in den RGVV erscheinen wird.

sehr fruh geschehen sein, denn diese moralisch bedingte Seelenwanderung begegnet uns schon bei Pindar Ol II, also im Jahr 476. Sie wird übernommen von Empedokles, Platon und der Geheimlehre, die wir hinter den Goldplattchen zu suchen haben, die man als Grabbeigaben in Unteritalien, Sizilien und auf Kreta gefunden hat i). Auch eine Anzahl von Pythagoreern hat diese Tendenzen aufgenommen, und so muß nachher noch etwas zur weiteren Entwicklung des Pythagoreismus gesagt werden.

Nach der Anschauung dieser Kreise ist die Seele oder bei Empedokles der Daimon in den Leib eingesperrt, der Korper ist ein Gefangnis, ja ein Grab<sup>2</sup>). Die Seele ist in diese Bande zur Buße für schwere Fehler geschlagen<sup>3</sup>). Der Korper und diese irdische Welt sind also gar nicht der eigentlich für die Seele bestimmte Lebensraum, sie gehort in die himmlische Sphare. Das ganze Leben ist unter einem moralischen Aspekt gesehen

Worin bestehen nun die Verfehlungen? Nach Empedokles 4) ist es eine Blutschuld, begangen in der gottlichen Heimat, die die Damonen zwingt, diese zu verlassen. Dem Empedokles kam es bei seiner Predigt in erster Linie auf die ἀποχὴ ἐμψύχων an und auf die Reinigung von der Befleckung, die der Genuß tierischen Fleisches mit sich bringt, daraus erklart sich seine Begrundung. Durch eine Pindarstelle<sup>5</sup>) wird der Meineid nahegelegt. Platon im Phaidon und Phaidros sucht die Verfehlung in einer verkehrten geistigen Gesamthaltung der Seele in der Praexistenz.

So ist alles Leben aus einem schuldhaften Verhalten der Seelen in ihrem gottlichen Urzustand erwachsen. Die Schuld kann aber einmal abgebußt werden, und wenn die Buße voll

<sup>1)</sup> Gesammelt am besten bei Kern, Orphica Fr 32 Ich mochte es nach den neuescen Ausfuhrungen von Wilamowitz, Glaube der Hellenen II 187 ff. vermeiden, von Orphikern zu reden Vgl. aber jetzt Walter Rathmann, Quaestiones Pythagoreae Diss Leipzig 1933.

<sup>2)</sup> Plat Phaidon 81 E ἐνδεῖσθαι; Plat Crat 400 C.

<sup>3)</sup> Jambl Protr. VIII 134 K p 47,21 Pistelli

<sup>4)</sup> Fr. 115. Man liest bei Diels auch noch von der Verfehlung durch Meineid, das ist aber Interpolation, wie nach dem Vorgang von Knatz neuerdings Wilamowitz gezeigt hat SBBA 1929, 634

<sup>5)</sup> Pind. Ol II 73 οἴτινες ἔχαιρον εὐορκίαις, dies in Anlehnung an Hesiod Theog. 793, aus dem es dann Hippolytos falschlich bei Empedokles eingeschwarzt hat (s vorhergehende Anm.). Pindar hat für seinen Zusammenhang auch sonst noch Motive aus der genannten Hesiodstelle entnommen.

genugend ist, wird die Seele in ihre himmlische Heimat zuruckkehren. Das Verweilen der Seelen auf Erden ist also weder anfangs- noch endlos, es hat Ursprung und Ziel.

Verfolgen wir nun das Schicksal der Seele. Nach dem Verlassen des Korpers geht sie nicht sogleich in einen neuen Korper ein, sondern muß erst in einem Zwischenstadium Lohn oder Strafe fur ihr Tun auf Erden empfangen. Sie kommt in die Unterwelt und findet dort ein Gericht, vor dem sie über ihr Verhalten im Diesseits Rechenschaft ablegen muß. Der Urteilsspruch der Richter verkundet herrliche Belohnungen an einem Ort der Freude oder furchterliche Bestrafung an einem Ort des Schreckens 1), wie uns das die platonischen Mythen zeigen. Auch bei Pindar und Empedokles haben wir Verse, die sich auf die Zustande in der Unterwelt beziehen. Empedokles erwähnt z. B. die Wiese des Hades im Dunkel, auf der Mord und Groll und Scharen anderer Keren schweifen 2).

Uber die Dauer des Interims horen wir nur bei Platon etwas. Er erwahnt im Staat und im Phaidros tausendjahrige Zwischenzeiten Indes im Phaidon, der den beiden genannten Werken in seiner Entstehungszeit vorausgeht, sagt Platon 113 A, daß die Seelen verschieden lange unten bleiben, offenbar bis sie sich gereinigt haben. Wir mussen daraus schließen, daß ursprünglich keine festen Zeiten angesetzt waren.

Dieser Aufenthalt bedeutet nur ein Intermezzo für die Seelen. Wenn die Zeit der Bestrafung oder Belohnung abgelaufen ist, versammeln sie sich wieder auf den Hadeswiesen, sie müssen aus dem Quell der Lethe trinken, und dieser Trank tilgt in ihnen die Erinnerung an alles Vergangene. Abseits aber im Verborgenen, gehutet von Wachtern, fließt die Quelle der Mnemosyne, der Lebensquell<sup>3</sup>) Daraus darf nur trinken, wer sich durch

<sup>1)</sup> Von Himmel und Hölle zu reden ware für die alteste Zeit ungenau, s. L. Malten, Elysion und Rhadamanthys Archaol Jahrb 28, 1913, 35 ff Erst später sind diese Vorstellungen daraus hervorgegangen, s. A. Dieterich, Nekyia (Teubner 2 Aufl 1913)

<sup>2)</sup> Fr. 118 + 121, vgl. Wılamowıtz S 636 Die Deutung Rohdes, wonach die Verse sich auf die Erde beziehen, sie gleichsam selber die Holle ist, läßt sich nicht halten

<sup>3)</sup> Fur die Vorstellung von den Quellen in der Unterwelt sucht Jane E. Harrison, Prolegomena to the Study of Greek Religion, Cambridge 1903, p. 576 agyptischen Ursprung nachzuweisen; zustimmend Wilamowitz,

ein Zauberwort als ganz rein erwiesen hat; für ihn hat die Stunde der endgultigen Befreiung aus den Banden des Korpers geschlagen. Doch das ist ein letzter Zielpunkt, den die Seele erst nach langem Wandern durch viele Korper erreicht.

In der Frage der neuen Einkorpeiung sind die Anschauungen verschieden. Empedokles steht auf pythagoreischem Boden, denn nach ihm mussen die Damonen den ganzen Kreis der Pflanzen und Tiere durchlaufen. Er erzahlt aus seiner eigenen Vergangenheit, er sei schon Knabe und Madchen gewesen und Strauch und Vogel und ein aufschnellender meerdurchquerender Fisch 1). Er war nicht durch schlechtes Verhalten gezwungen, in Tiere und Pflanzen einzugehen, sondern in Verfolgung des Kreislaufes mußte er alle Stadien durchmachen Ausdrucklich bezeugt uns das Hippolytos<sup>2</sup>). Nach dei Angabe des Arabers Schahrastani<sup>3</sup>) hat Empedokles eine Stufenleiter von unten nach oben, von den Pflanzen zu Tier, Mensch und schließlich Gott Auch innerhalb der einzelnen Reiche gibt es diese Stufenleiter, denn in Fr. 127 sagt er, die beste Verkorperung sei die in einem Menschen, bei den Tieren die in einem Lowen und bei den Pflanzen die in einem Lorbeer. Daß es auch bei den Menschen noch verschiedene Stufen gibt, bezeugt Fr 146.

Leider wird aus diesen Angaben nicht deutlich, ob alle Damonen zwangslaufig die menschliche Stufe erreichen, wie das bei den Pythagoreern der Fall ist, oder ob hier moralische Gesichtspunkte zur Geltung kommen. Das ware moglich, wenn nur solche Seelen, die wahrend der Einkorperung in ein bestimmtes

Platon I 241,4 Diese Vorstellungen sind auch im babylonisch-assyrischen Kulturkreis nachzuweisen (nach Fr Jeiemias in Chantepie de la Saussaye I, 4 Aufl S 586), auch dort trinken die Seelen in der Unterwelt klares Wasser Weiter ist von einem Lebensquell die Rede, der "im Innern des Totenreiches, sorglich und angstlich gehutet von den bosen und neidischen Damonen", sich befindet, auch den Zugang zur Mnemosyne der Goldplattchen geben ja die Wachter erst frei, wenn man sich als Eingeweihten legitimiert hat — Von dei Vorstellung der Verborgenheit dieses Quells ist es noch eine Spur, wenn bei Vergil der ganze Letheham als verborgen bezeichnet wird Aeneis VI, 705. In diesem Sinn mochte ich die Ausführungen von E Norden zur Stelle erganzen

<sup>1)</sup> Fr. 117 Zu Wortlaut und Erklarung s Wilamowitz, SBBA 1929, 635 f.

<sup>2)</sup> Hippol. adv. haer. I 3,3.

<sup>3)</sup> S. DVS Nachtr. z. 3. Aufl. S. XXXIII.

Tier sich gut betragen haben, nachher zur nächsthoheren Gattung aufsteigen, die andern aber auf ihrer Stufe blaben oder gar noch weiter sinken wurden. Diese Unklarheit hat ihren tieferen Grund in der Zwitternatur der empedokleischen Stellungnahme. Der Dichter ubernimmt die pythagoreischen Kreislaufvorstellungen Jede Seele kommt in jede Pflanze und in jedes Tier und schließlich wieder zum Menschen. Wie Fr. 115 zeigt, geschieht das in einem Zeitraum von 30000 Horen 1). Aber Empedokles hat auch zwischen den einzelnen Einkorperungen die Aufenthalte der Damonen in der Unterwelt, deren Dauer wohl je nach der Schlechtigkeit verschieden ist. Weiter mussen wir annehmen, daß nur die guten Damonen in Vertretern hochangesehener Stande verkorpert werden und dann schließlich zu Gottern werden (Fr. 146) So kommen die neuen moralischen Tendenzen in Widerstreit mit der alten Vorstellung eines moralisch indifferenten Kreislaufes.

Platon verzichtet im Phaidon 81 E ganz auf den pythagoreischen Kreislaufgedanken; er faßt die Sache nur von moralischen Gesichtspunkten aus. Die Art der Lebensführung entscheidet über die nachste Einkorperung. Wer nur an Essen und Trinken gedacht hat, kommt in einen Esel oder ein ähnliches Tier, ungerechte, tyrannische und habgierige Seelen in Wolfe, Habichte oder Geier, Leute, die durch Gerechtigkeit und Besonnenheit sich als rechtschaffene Staatsburger erwiesen haben, in Bienen, Wespen, Ameisen, oder auch wieder in Menschen. Das sind ganz volkstumliche Vorstellungen und gewiß hat Platon viel Beifall damit gefunden. Aber es muß hervorgehoben werden, daß das eine Erfindung Platons ist. Wir konnen diese Anschauung vor Platon nirgends nachweisen und ebensowenig in spateren, von Platon unabhangigen Werken. Die eigentliche grachische Seelenwanderung besteht bei den Pythagoreern ebenso wie bei Pindar<sup>2</sup>) und Empedokles in einem Kreislauf, der durch das ganze Reich der Tiere hindurchfuhrt.

Ist die Seele auf ihrer Wanderung schließlich wieder bei einem menschlichen Korper angelangt, so kann sie hoffen, erlost zu werden Freilich ist das nicht sofort moglich. Nicht

<sup>1)</sup> Ob das 10000 oder 30000 Jahre bedeutet, ist in unserem Zusammenhang unwesentlich; eine Übersicht der Meinungen bei Zeller I, 2,973,1

<sup>2)</sup> S. Fr 133

einmaliges rechtschaffenes Leben genugt, um den Aufstieg zur Gottheit zu erreichen, sondern es ist eine Probezeit von drei Einkorperungen festgelegt 1). Wer sich dabei als fromm erweist, kommt bei der dritten Verkorperung in den Leib eines hochgestellten Mannes 2). Ob diese Ansicht allgemein verbreitet war, muß fraglich bleiben; gewiß haben sich auch Leute aus dem einfachen Volk 3) in die Geheimlehren einfuhren lassen und dort die Hoffnung gefaßt, schon nach ihrem jetzigen Leben erlost zu werden.

Der Drang nach oben macht bei der menschlichen Verkorperung nicht halt. Es ist kennzeichnend für alle Anhanger der moralischen Seelenwanderung, daß sie die Überzeugung von ihrer Erlosung aus dem Kyklos haben. Pindar stellt dem Konig Theron in Aussicht, daß er den Weg des Zeus vollendet habe und auf die Insel der Seligen komme Ol. II 75 Im Fr. 133 sagt er, daß die Guten heilige Heroen werden. Empedokles geht noch weiter und sagt siegesgewiß von sich Fr. 112,4

έγὼ δ' ὑμῖν θεὸς ἄμβροτος, οὐκέτι θνητός πωλεῦμαι μετὰ πάσι τετιμένος

Er fuhlt sich als Gott, nicht mehr sterblich, er wird nach seinem leiblichen Tod, der der letzte einer langen Kette ist, ganz zu den Gottern zuruckkehren, und so durfen auch alle anderen hoffen, die sich nicht mit Blut befleckt haben: Fr. 146,3

ἔνθεν ἀναβλαστοῦσι θεοὶ τιμῆσι φέριστοι.

Sie werden an der Gemeinschaft der Gotter teilnehmen und mit ihnen zu Tische sitzen Fr. 147 Platon stellt den guten Seelen mehrfach die Ruckkehr in die himmlische Heimat in Aussicht. Auf einem der Goldplattchen, Kern 32 c, ruhmt sich jemand, aus dem schwerlastenden, schrecklichen Kreislauf ent-

<sup>1)</sup> Pind, Ol. II 75 ff Plat Phaidr 249 A vgl Procl in Remp II 173, 18 Kroll Dem Empedokles legt diese Ansicht Hippolytos adv. haer VI 25, 2 bei; ob er bestimmte Verse des Dichters im Auge hatte oder ihm nur richtig einen allgemein verbreiteten Gedanken zuschrieb, konnen wir nicht mehr entscheiden.

<sup>2)</sup> Pind Fr 133. Emped. Fr. 146 (unrichtig Laudowicz S 85).

<sup>3)</sup> Die Funde von Goldplättchen beweisen nicht das Gegenteil, Gold ist als zauberkräftig den Toten mitgegeben, s. E. Norden, Aeneis Buch VI S. 172.

flohen zu sein; die Gotter bezeugen dann dem Verstorbenen, daß er ihresgleichen wird.

όλβιε καὶ μακάριστε, θεὸς δ' ἔση ἀντὶ βροτοῖο.

Ahnlich auf einem anderen Plattchen 32 f:

θεὸς ἐγένου ἐξ ἀνθρώπου.

Auf einem Plättchen schon aus christlicher Zeitrechnung wird auch einer Frau dasselbe in Aussicht gestellt 32 g:

Καικιλία Σκουνδείνα, νόμψ ἴθι δία τετώσα.

Es ist aber fraglich, ob wir daraus entnehmen durfen, daß eine Frau auch schon in alterer Zeit auf Befreiung hoffen konnte<sup>1</sup>). In der Spatzeit war ja überall die Stellung der Frau viel bessei

Zur Erlosung ist besondere Frommigkeit notwendig. Bei Pindar setzt sie Verzicht auf jedes Unrecht voraus Ol. II 76. Empedokles verlangt vor allem Enthaltung von tierischer Nahrung, denn wer ein Rind schlachtet, totet damit vielleicht seinen Sohn Fr. 136 f. Aber auch die Bohnen darf man nicht essen Fr. 141 und den Lorbeer nicht anruhren Fr. 140. Ich kann nicht entscheiden, ob der Dichter das letzte aus Rucksicht auf Apollon verbietet, dem der Lorbeer heilig ist, oder ob der Lorbeer als species pro genere steht, wie es Plutarch auffaßt, der das Fragment zitiert. Moglich ist es schon, daß nach der Absicht des Dichters, der die Damonen auch in Pflanzen wandern laßt, diese nicht genossen werden sollten, soweit sie nicht zur Ernahrung notwendig sind

Platons Forderungen gehen tiefer; es wird von ihnen weiter unten die Rede sein. Die Angehorigen der Geheimlehre, die wir aus den Goldplattchen kennen, mussen wohl außerliche Reinhaltungsgebote erfullen. Dann offenbart man ihnen das Zauberwort, auf das die Wachter den Zugang zur Quelle der Mnemosyne frei geben. Es ist der Hinweis auf die gottliche Abstammung und Verwandtschaft<sup>2</sup>).

Γῆς παῖς εἰμι καὶ Οὐρανοῦ ἀστερόεντος, αὐτὰρ ἐμοὶ γένος οὐράνιον.

<sup>1)</sup> S. dagegen Plat Tim 42 B und 90 E

<sup>2)</sup> Kern, Orphica II 32 a cf. 32 b-e, s. auch Delatte, Etudes p. 70 ff

Die Einhaltung der Reinigungsvorschriften kann nicht bloß für den Betreffenden selbst Befreiung von seinen Sunden erzielen, sondern hat die noch weiter reichende Kraft, für seine Vorfahren Erlosung von den Strafen zu erwirken 1)

Was geschieht aber mit den schlechten Seelen? Fur sie mußte konsequenterweise der ganze Kieislauf von neuem anheben; aber es ist nicht sicher, ob wir so viel Konsequenz in dieser Frage verlangen durfen, wo das menschliche Gefuhl mildere Erwartungen hegt, Zeugnisse dafur fehlen<sup>2</sup>).

Diese ganze Richtung der Seelenwanderung ist durch ein Bedurfnis nach Erlosung, eine Sehnsucht nach dem Jenseits gekennzeichnet. Doch bedruckt sie ihre kaum sehr zahlreichen Anhanger nicht, da sie ihnen die Hoffnung auf eine endgultige Befreiung aus dem Kreis der Geburten gibt. Die Menschen werden nicht geangstigt durch die Aussicht auf eine endlose Kette noch zu durchlaufender Stadien, wie das in Indien der Fall war, sondern sind gehoben durch das Bewußtsein, nach dem Tode zur Gemeinschaft mit den Gottern aufzusteigen. In dieser Erkenntnis lost sich das Ratsel, warum die Seelenwanderung die Seele des griechischen Volkes nicht in ihren letzten Tiefen aufgeruhrt hat.

### 3. Pindaros. Empedokles. Die Pythagoreer des 5. und 4. Jahrhunderts.

Es sollen in diesem Kapitel einige Fragen zu Pindai und Empedokles behandelt werden, deren Darstellung sich dem Rahmen

<sup>1)</sup> Klar ergibt sich das aus Platon Resp II 364 BC είτε τι ἀδίκημά του γεγονεν αὐτοῦ ἢ προγόνων, dann auch aus 364 E ως άρα λύσεις τε καὶ καθαρμοὶ ἀδικημάτων . εἰοι μὲν έτι ζῶσιν, εἰοὶ δὲ καὶ τελευτήσασιν, hiei sind, glaube ich, die ζῶντες und die τελευτήσαντες dieselben, also "im Leben und nach dem Tode" Aber auch Orphica II 232 mochte ich als "Lehre von der Kraft der Furbitte für arme Seelen" auffassen (so Rohde, Psyche II 128, 5 Norden, Aeneis Buch VI p 7, 3), Kern l c meint, man musse unter den πρόγονοι ἀθέμιστοι die Titanen und weiter die Suhnung für alte Erbschuld verstehen Das ist mir aber unwahrscheinlich, denn die Losung kann sich doch unmöglich auf die Titanen beziehen Vgl noch Procl dec dubit p. 168 Cous (1820) quod autem peccatorum progenitorum δίκας sustinere dicuntur quidam et revelationes et τελεταί manifestant hoc, et etiam λύσιοι quidam dir purgare ab iis affirmantur.

2) Nur unter den Hermetica findet sich eine Bemerkung, s u S 83,3

des vorigen Kapitels mit seiner Überschau nicht gut hatte einfugen lassen. Dann mochte ich die weitere Entwicklung des Pythagoreismus zeigen, der sich in verschiedene Richtungen aufspaltet.

Pindar erwahnt den Seelenwanderungsglauben in einem Siegeslied auf Theron von Akragas, in dem er die herrlichen Schicksale des Herrschers nach seinem Tode hervorhebt, und in einem Threnosfragment, dessen Empfanger wir leider nicht mehr kennen.

Wo Pindar die Metempsychose kennengelernt hat, wissen wir nicht; wahrscheinlich geschah es in Sizilien oder hat er sich dort naher mit ihr befaßt. Aus Akragas stammt ja auch Empedokles, und ein Teil der Goldplattehen ist in Sizilien gefunden.

Bei Pindar treffen wir schon auf die Richtung der Seelenwanderung, die Aufenthalte im Jenseits i) und die Sehnsucht nach Erlosung mit dem reinen Kreislaufgedanken verbindet. Wenn Pindar in der zweiten olympischen Ode dem Theron in Aussicht stellt, er werde auf die Insel der Seligen kommen, in Fr. 133 dagegen sagt, die Gerechten würden nach dem Tode zu Heroen, so ist vielleicht diese Verschiedenheit ein Zeichen dafur, daß die ganze Anschauung erst neu aufgekommen ist, und daß sich noch keine einheitliche Meinung durchgesetzt hat, was sicher der Fall gewesen ware, wenn schon Pythagoras eine der beiden Meinungen vertreten hatte.

Ob Pindar selbst an die Seelenwanderung geglaubt hat, ist eine noch nicht entschiedene Streitfrage. Diejenigen, die eine positive Antwort geben<sup>2</sup>), heben hervor, daß der Dichter voll Ernst und Überzeugung spreche, und daß dieser ernste Ton es verbiete, die Stellen für ein bloßes Referat über fremde Gedanken zu halten. Die Gegenpartei weist darauf hin, daß Pindar sonst ganz andere Ansichten außert, die etwa dem Glauben der homerischen Welt entsprechen, so daß die Seelenwanderung wie

<sup>1)</sup> Fr. 133 Die neunjährige Frist, die dort erwahnt wird, stammt aus Hesiod Theog 801, hat also mit dem Seelenwanderungsglauben nichts zu tun.

<sup>2)</sup> Ernst Maaß, Orpheus. Munchen 1895 S. 275. Paul Capelle, Arch. f Rel.-Wiss. XVI 1928 S. 19.

ein Fremdkorper wirke 1). Ich kann mich diesem Argument nicht verschließen und mochte jedenfalls annehmen, daß der Dichter nicht dauernd an der Seelenwanderung festgehalten hat. Wenn Pindar ein Lied für eine ihm nahestehende Personlichkeit dichtet, versenkt er sich in ihr Wesen und sucht auf den Grund ihrer Seele zu kommen. Davon mag zeitweise auch etwas auf den Dichter selbst übergehen und in seinen Werken einen Niederschlag finden. Aber bis zu den letzten Tiefen seines Selbst dringt das nicht vor; konnte jemand bis zu diesen Tiefen hinabsteigen, er wurde bei Pindar einen Seelenwanderungsglauben nicht zutage fordern.

Wenn wir bei unserer Darstellung der alteren Seelenwanderung Empedokles mit herangezogen haben, so mußte das mit einem gewissen Vorbehalt geschehen Mit Recht hebt Wilamowitz hervor<sup>2</sup>), daß Empedokles eine Seelenwanderung nicht hat. Es ist vielmehr eine Damonenwanderung, die er lehrt, denn das Subjekt der Wanderung ist für ihn nicht die Psyche, sondern der Daimon. Allerdings entsprechen die Schicksale des Daimon denen der Psyche, und so mag auch der Lebensinhalt des Daimon dem der Psyche gleich sein. Damit aber, daß Empedokles statt der Psyche den Daimon einsetzte, verhullte er seine Metanoia<sup>3</sup>) und brachte nicht seine ganzen früheren naturwissenschaftlichen Arbeiten in Mißkredit, wie das notwendig hatte geschehen mussen, wenn er im Gegensatz zu seiner früheren Ansicht jetzt in den Katharmoi der Psyche Unsterblichkeit zugeschrieben hätte.

Empedokles erzahlt uns im Fr 117, er sei schon Knabe und Madchen gewesen und Strauch und Vogel und ein aufschnellender meerdurchquerender Fisch. Der Dichter hat also die Einkorperung in Pflanzen fur notwendig erachtet, das wird bestatigt durch Fr 127, wo es heißt, im Tierreich sei die beste Verkorperung die in einem Lowen, im Pflanzenreich die in einem Lorbeer. Wie kommt Empedokles zu der Ausdehnung der Wan-

<sup>1)</sup> So Otto Schroeder, Die Religion Pindars, Neue Jahrb f d klass Altert. 51, 1923, 145. Ahnlich Wilamowitz, Pindar 243 Offen gelassen ist die Frage bei Dornseiff, Pindar, Lpz 1921, S. 77 und bei Schmid-Stählin S 583

<sup>2)</sup> Wılamowitz, Die Katharmoi des Empedokles, SBBA 1929. Phil-Hist, Kl 625 ff

<sup>3)</sup> Sie hat Wilamowitz 651 ff gezeigt.

derung in Pflanzen? Hier, meine ich, ist an dem neuen Propheten noch etwas vom alten Naturwissenschaftler hangen geblieben. Der hatte die ganze belebte Welt als eine Einheit zu betrachten gelernt. Pflanzen und Tiere haben schon nach den Φυσικά Bewußtsein und Anteil am Denken Fr. 110, 10; sie sind in ihrer Struktur mit dem Menschen verwandt. So konnte gerade Empedokles dazu kommen, die Damonen auf ihrer Wanderung auch durch die Pflanzenwelt zu fuhren

Ich habe schon oben darauf hingewiesen, daß bei Empedokles besonders kraß die Unstimmigkeit in die Augen fallt, die sich daraus ergibt, daß der pythagoreische Kreislaufgedanke mit moralischen Gesichtspunkten vermengt wird. Seine Damonenwanderung ist ja ganz moralisch bedingt, der Daimon ist durch eine Verschuldung gezwungen, hier auf der Erde zu weilen und den Kreislauf der Geburten zu durchlaufen, bis er schließlich wieder in die himmlische Heimat zuruckkehren kann. Und nun das Widernaturliche: diese Ruckkehr erfolgt nach 30000 Horen Fr. 115. Wenn das feststeht, brauchen sich die Damonen uberhaupt keine Muhe zu geben, um ein anstandiges Leben zu fuhren! Wir sehen, wie ungereimt hier zwei Dinge miteinander verquickt sind, die eigentlich nicht zusammengehoren. Wir konnen hochstens sagen, daß das, was bei den Pythagoreern eine genaue Zahl war 1), bei Empedokles zum allgemeinen Begriff einer sehr langen Dauer abgeschwacht sein muß.

Zum Pythagore is mus muß hier noch einiges gesagt werden, weil wir nach verschiedenen Richtungen hin Abweichungen von den ursprunglichen Anschauungen feststellen konnen. Auf der einen Seite konnen wir beobachten, daß spätere Pythagoreer die Vorstellung von einem Verweilen der Seelen in der Unterwelt sich zu eigen gemacht haben. So berichtet uns Aristoteles?) als Glauben der Pythagoreer, der Donner solle die Sunder im Tartaros schrecken. Herakleides erwähnt einen Aufenthalt des Pythagoras in der Unterwelt?), überhaupt müssen wir das Aufkommen der späteren Pythagoraslegende in jene Zeit, die erste Halfte des 4. Jahrhunderts setzen. Aristoteles, Androkydes und Herakleides sind Quellen des Jamblichos, der

<sup>1)</sup> S. Herodot II 123. Plat. Phaidr. 248 E.

<sup>2)</sup> Ar. anal. post. B 11 p. 94 b 32.

<sup>3)</sup> Bei Diog. L VIII 4, vgl. Delatte, Vie de Pyth. 154.

von κρίσις èν "Aιδου spricht!) Alexander Polyhistor berichtet als pythagoreisch, die schlechten Seelen wurden nach dem Tode von den Erinyen in Fesseln geschlagen?) Nach Aelian, der aus den alten ἀκούσματα schopft, leiten die Pythagoreer die Erdbeben von Zusammenkunften der Toten her 3). Das meisterwahnte Zeugnis für diese Richtung ist Fr. 14 des Philolaos, doch wird dieses in seiner Echtheit von Erich Frank S. 291 ff. bestritten. Ware es echt, so wurde es uns besagen, daß diese moralischen Tendenzen schon zu Ende des 5. Jahrhunderts bei den Pythagoreern Anhanger gefunden haben.

Auf der anderen Seite konnen wir allerlei Einschränkungen im Glauben an die Seelenwanderung noch erkennen. In den ἀκούσματα, die Jamblich überliefert, heißt es, die Seele des Menschen gehe nur in solche Tiere nicht ein, die man opfere; darum durfe man auch allein das Fleisch der Opfertiere essen. Diese Einschränkung einnert an die andere oben S 14 erwähnte, die die Seelenwanderung nur noch für die Menschen zugesteht. Allerdings habe ich hier den Eindrück, daß nicht die Einschränkung der Seelenwanderung zu der Erlaubnis geführt hat, das Fleisch von Opfertieren zu essen, sondern daß umgekehrt ingendwelche Kreise sich diese Erlaubnis herausgenommen haben und sie dann mit einer Einschränkung der Seelenwanderung zu begrunden oder zu rechtfertigen suchten.

Eine andere Abweichung vom altpythagoreischen Seelenglauben lernen wir im platonischen Phaidon kennen. Dort sagt Kebes 87 A ff.: Die Seele soll zwar langer dauern als der Korper, aber doch in ihrer Substanz oder Kraft nach der Verbindung mit einer Reihe von Korpern erschöpft sein. Die Seelenwanderung bleibt also zunachst bestehen, aber die Unsterblichkeit der Seele ist bestritten und damit doch auch die Seelenwanderung in ihrer Wurzel. Noch weiter geht Simmias, der 85 E ff. die Theorie des Philolaos von der Seele als der Harmonie des Korpers vortragt. Die Harmonie hat ein Instrument zur Voraussetzung, das sie

<sup>1)</sup> Jambl. v Pyth § 86 (Arist.), 155 (Androk), 179 (Herakl) s. Hans Bertermann, De Iamblichi vitae Pythagoricae fontibus Diss Konigsberg 1913

<sup>2)</sup> Bei Diog L. VIII 31.

<sup>3)</sup> Var. hist. IV 17, vgl. Delatte, Etudes 276, der das seltsame Wort dahm deutet, "que ce phénomène se produisit à l'occasion du rassemblement des âmes"

erzeugt; geht dieses zugrunde, so ist es auch mit der Harmonie zu Ende. Wir sehen daraus, wie problematisch die Seele geworden ist; es tauchen Zweifel über die Richtigkeit der Lehre von der Unsterblichkeit auf. Wird aber einmal die Unsterblichkeit geleugnet, so ist auch der Seelenwanderung der Boden entzogen.

Der pythagoreische Arzt Alkmaion von Kroton glaubt noch an die Unsterblichkeit der Seele und begrundet sie mit ihrer Bewegungskraft, wodurch sie den Himmelskorpern gleiche 1), hat aber keine Seelenwanderung mehr. Ebenso fehlt sie bei dem letzten Haupt der Schule, Archytas von Tarent.

#### 4. Platon.

Sokrates hat die ἀρετή gesucht, er wollte eine objektive Norm des Handelns finden; er wollte das Gute erkennen, um es dann auch zu tun, Schlechtes begehen die Menschen nur aus Unwissenheit Das Gute zu tun verleiht Eudaimonia, die Tugend tragt, ihren Lohn in sich Durch Sokrates nahm die Philosophie wieder eine starkere Wendung zur Ethik hin. Er hat nicht schon einen Weg bereit wie Empedokles, sondern will ihn erst suchen, und dazu ruft er alle auf, die sich ihm anschließen. Aber noch mehr als durch seine Worte hat er durch seinen Tod gewirkt, das war die Bekraftigung dessen, was er vorgetragen. Zuversichtlich hat er den Schierlingsbecher geleert, nie ist er seinem δαιμόνιον ungehorsam gewesen, er hat vom Tod nichts zu verlieren, nur zu gewinnen.

Ob Sokrates an die Zeit nach dem Tode bestimmte Hoffnungen geknupft hat, vermogen wir nicht mehr zu sagen. In seiner Verteidigungsrede sagt er bescheiden, der Tod sei entweder ein Nichts, eine Art Schlaf ohne Traume und ohne jedes Bewußtsein, oder nur, wie man sage, eine Art Ortsveranderung fur die Seele. Es ist aber moglich, daß Sokrates nicht seinen innersten heiligen Glauben der Masse preisgeben wollte. Hatte Platon nicht aus der Wesensart des Sokrates eine innere Berechtigung ableiten konnen, er hatte ihm schwerlich die Gesprache im Phaidon in den Mund gelegt.

Fur die Schuler bedeutete der Tod ihres Meisters eine harte Erfahrung. Der gerechteste der Athener war hier durch die

<sup>1)</sup> Aristot, de an I 2 p 405 a 30 = fr. 12 DVS

Willkur einer unwissenden und boswilligen Masse dem Tode verfallen. Konnte das gerecht sein? Dieses Ereignis hat bei Platon das δίκαιον in die Mitte seines Denkens geruckt. Wo die irdische Gerechtigkeit so schnode versagt hatte, mußte die gottliche ausgleichend eingreifen. So mag Platon zur Seelenwanderung gekommen sein, die ihm in der moralisch bedingten Form einen Ausgleich nach dem Tode in Aussicht stellte. Innerer Drang hat ihn zur Seelenwanderung gefuhrt, nicht philosophische Spekulation.

Im Gorgias, der eben uber die Gerechtigkeit handelt, begegnen wir den ersten Spuren eines Seelenwanderungsglaubens. Freilich sind es nur Spuren und Andeutungen, so daß man die Seelenwanderung oft verkannt hat 1). Platon geht hier uber die herkommlichen Unterweltsvorstellungen hinaus Er erwahnt zunachst 493 A die Soma-Semalehre, die mit dem Seelenwanderungsglauben in Verbindung steht. Dann muß ich kurz auf den Schlußmythos eingehen 2) Wie soll die Heilung im Tartaros vor sich gehen. auf welches τέλος soll sie sich beziehen, wenn nicht an die Seelenwanderung zu denken ist? Was fur einen Sinn sollte es haben, wenn im Hades Exempel statuiert werden? Doch nur den der Abschreckung für andere Seelen, und das kann sich nur auswirken, wenn die Menschen in einem neuen Leben Gelegenheit haben, die Nutzanwendung aus diesem Schauspiel zu ziehen. So heißt es 525 B προσήκει δὲ παντί . . . βελτίονι γίνεσθαι καὶ ὀγίνασθαι. Daß die Seelen sich im Hades bessern wurden, wenn dadurch etwa eine Abkurzung ihrer Strafen zu erreichen ware, ist banale Selbstverstandlichkeit. Es ist vielmehr an ein neues Leben oder an die Wahl neuer Lebenslose in der Unterwelt gedacht. Dazu kommt, daß die beiden Gruppen der ἰάσιμα ἁμαρτήματα άμαρτοντες und der ἀνίατοι (525 BC) auch spaterhin im Mythos des Phaidon 113 A und wenigstens die ἀνίατοι auch im

<sup>1)</sup> So z B. Hans von Arnım, Platos Jugenddialoge (Leipzig 1914) 163 Wılamowitz, Platon I 226, 1. A. E Taylor, Platon, 2. ed. London 1927 S 128. Dagegen habe ich eine Bestatigung meiner Ansicht gefunden bei P Friedlander, Platon I. Teubner 1928. S 210 f Auch Ed Norden scheint so zu denken Aeneis Buch VI 3. Aufl S. 19

<sup>2)</sup> Zu den platonischen Mythen im allgemeinen vgl. Walter Willi, Versuch einer Grundlegung der platonischen Mythopoiie Zurich-Leipzig-Berlin 1925. Karl Reinhardt, Platons Mythen. Bonn 1927 P Friedländerl c. 199ff. Neuartige Aspekte bei Erich Frank S. 88 ff.

Staat 615 C und E als Kategorien bei der Einkorperung vorkommen

Wir sehen also, daß Unsterblichkeits- und Seelenwanderungsglauben schon im Gorgias in Platons Blickfeld getreten sind. Allerdings nur zogernd wird die Seelenwanderung eingefuhrt; man meint, Platon sei sich seiner Sache noch nicht recht sicher, er wage noch nicht deutlich auszusprechen, was ihm nur sein Inneres sagt, was aber noch nicht in den Kreis logischer Erwägungen, in ein philosophisches System einbezogen ist.

Vom Gorgias an verliert sich der Glaube an die Metempsychose bei Platon nicht mehr; er tritt zwar nicht immer gleich stark hervor — am machtigsten und eindrucksvollsten in den Werken seiner ἀκμή, in Phaidon, Staat und Phaidros, in der Spatzeit nur gering — aber vorhanden ist er bis zu den Gesetzen, wo er mehrfach angedeutet wird ¹).

Im Menon 80 E baut Platon seine ἀνάμνησις-Lehre auf dem Glauben an die Seelenwanderung auf. Aus ihr nimmt er die Praexistenz der Seele und die Moglichkeit zur Transzendenz der Ideen. Jetzt konnte er den σκοπός, im Hinblick auf den die Menschen ihre Tatigkeit verrichten, in der praexistenten und transzendenten Welt ansetzen. So konnte ihm die Seelenwanderung den Weg zur Losung des Erkenntnisproblems zeigen. Vorhanden war dieser Weg schon seit es Seelenwanderung gab, und besonders nahe geruckt war er, wenn man von der Kraft einzelner Manner sprach, sich an fruhere Lebenszustande zu einnern, aber gefunden hat den Weg erst Platon 2).

Seit dem Menon war die Seelenwanderung fur Platon ein Baustein im Gebaude seiner Philosophie geworden; er konnte nicht ausgebrochen werden, ohne großere Teile mit sich zu reißen. In diesem Aufbau liegt die Gewahr dafur, daß, er wirklich an die Seelenwanderung geglaubt hat; sie hatte ja nicht bloß selbstandige Bedeutung, sondern auch dienende Funktion.

<sup>1)</sup> Wilamowitz Platon I 603 zum Timaios "Die Hauptsatze, Wiedererinnerung und Seelenwanderung sind bestehen geblieben"

<sup>2)</sup> Schon den alten Pythagoreern will Delatte, Etudes p 76 f etwas der platonischen Schau der Ideen Ahnliches zuschreiben, die contemplation de l'harmonie et des lois de l'Univers in der Praexistenz (nach Herakleides Pont bei Clemens Al. Strom II 130), doch scheint das eine Übertragung eines platonischen Gedankens auf'die Pythagoreer zu sein, die Spharenharmonie kam erst zu Platons Zeiten auf s. E. Frank S 182

Den Gorgias mochte ich mit Wilamowitz vor die erste sizilische Reise setzen, so daß Platon schon in Athen die Seelenwanderung kennengelernt hat. Aber "eine erlosende Wahrheit, eine Gewißheit" i) ist sie ihm erst in Sizilien geworden, wo er eingehende Bekanntschaft mit den Pythagoreern gemacht hat.

Die Mythen will ich nicht im einzelnen durchsprechen, sondern zusammenfassen und versuchen, in ihnen eine Entwicklung zu zeigen. Denn sie geben kein ganz einheitliches Bild; im allgemeinen gehen die großen Mythen im Gorgias, Phaidon, Staat und Phaidros zusammen, wahrend der Timaios eine besondere Stellung einnimmt. Es muß jedoch gepruft werden, wie weit Unterschiede einem Wechsel der Anschauung entsprechen und wie weit sie durch den Zusammenhang des Dialogs bedingt sind. Zunachst behandeln wir die Mythen der ἀκμή, die zeitlich nicht allzuweit auseinander liegen. Sie gehen meist mit dem zusammen, was wir bei Pindar und Empedokles als moralisch bedingte Seelenwanderung gefunden haben. Der Phaidros bildet eine Brucke zum Timaios.

Die Seele ist gottlichen Ursprungs, das ist die notwendige Voraussetzung jedes ethisch orientierten Seelenwanderungsglaubens. Sie weilt in ihrem Urzustand bei den Gottern. Aus diesem seligen Urzustand wird sie vertrieben, wenn sie sich in eine Schuld verstrickt. Der Verschuldung hat Platon einen neuen Inhalt gegeben: Wenn beim Aufenthalt im himmlischen und überhimmlischen Raum das sinnliche Begehren über das reine Denken in der Seele die Oberhand gewinnt, kann sie nicht mehr das Reich der Ideen schauen, sie wird schwer an "Vergessenheit und Schlechtigkeit" (λήθη und κακία: hier ist also die Lethe, die wir aus den Goldplattchen kennen, ins Transzendente erhoben) und sinkt zur Erde, um sich einem menschlichen Korper zu verbinden<sup>2</sup>). Gegenüber Empedokles, der wohl einem verbreiteten

<sup>1)</sup> Wilamowitz, Platon I 276

<sup>2)</sup> Das Bild vom Gespann wird von Delatte, Etudes p. 73 in einen großeren Rahmen gestellt Es soll nach ihm schon aus altpythagoreischen Gedankenkreisen hervorgegangen sein Der Beweis scheint mir nicht durchschlagend; spätere Anspielungen in den Oracula Chaldaica p 52 Kroll lassen platonischen Einfluß vermuten, und wenn auf bildlichen Darstellungen des 6. Jahrh. vor Chr. eine Seele in einem Wagen fahrend gedacht wird, so ist der Unterschied doch ganz bedeütend, auch nach Delattes Worten (p. 75) stellen sie nur dar le voyage d'un bienheureux vers l'Elysée Die

Gedanken Ausdruck verleiht, bedeutet es einen wesentlichen Fortschritt, wenn die Verschuldung nicht mehr im Grob-Sinnlichen (Mord), sondern im Geistigen, nicht mehr in der ausgeführten Tat, sondern in der Willensrichtung gesehen wird. Das ist im ganzen Denken der beiden Manner begrundet; Empedokles predigt in erster Linie Negatives, Materielles, nämlich sich von Befleckung rein zu halten, die Hände nicht mit Blut zu besudeln, während Platon zur positiven Beschäftigung mit dem Ideellen hinfuhren will. Es zeigt sich aber, wie selbstandig Platon die Seelenwanderung in den Dienst seiner Philosophie stellt.

Die erste Einkorperung, der sich die Seelen zu unterziehen haben, erfolgt in Menschen; es kommen aber schon da Unterschiede zur Geltung je nach dem Grad dessen, was die Seelen in der Praexistenz gesehen haben (Phaidros 248 D), d. h. je nach ihrer inneren Grundhaltung.

Nach dem Tode kommen die Seelen in die Unterwelt, wo die. Totenrichter über ihren Wandel zu Gericht sitzen und ihnen eine entsprechende Vergeltung zuerkennen. Da nun Platon die ausgleichende Gerechtigkeit sich auch in der Form der neuen Einkorperung auswirken laßt, hat er eine doppelte Art der Vergeltung. Im Gorgias sehen wir nur erst die Strafen in der Unterwelt, auch im Menon 81 BC werden sie kurz angedeutet; dagegen sind im Phaidon beide Arten ausfuhrlich, wenn auch getrennt, dargestellt: die Einkorperung als Strafe 80 E ff., wobei fur die guten Seelen die Moglichkeit besteht, von der Notwendigkeit weiterer Einkorperungen befreit zu werden (81 E und 114 C), und die Schicksale der Seele in der Unterwelt (107 C und 113 D). Der Politeiamythos beschrankt sich wieder auf die Unterwelt; dort vollziehen sich die Strafen und von dort werden die Seelen in den Himmel geschickt, wo sie nur Gutes und Schones erwartet (X 614 A). Diese Darstellung im Staat ist bedingt durch die ganze Umgebung. Hier bekommt die Polis von Platon noch einmal ihre zentrale Stellung fur den Menschen zugewiesen, die sie fur den Hellenen besessen hatte und die sie seit der Sophistenzeit zu verlieren drohte. Wo aber die Beschaftigung mit den Fragen der Polis und fur wenige Auserwählte auch die Leitung des Gemeinwesens

Vorstellung eines Seelengespanns als Dauererscheinung ist davon betrachtlich verschieden.

hochste gottgewollte Aufgabe war, da war fur eine vollig innerlich und jenseitig eingestellte Weltanschauung kein Raum, da konnte nicht schon jedes Leben Strafe sein; dieser Gedanke wird also unterdruckt und nur die Bestrafung in der Unterwelt festgehalten. Da das Leben hier nicht Strafe bedeutet, fehlt auch der Gedanke an die Moglichkeit einer Befreiung der Seelen von der Notwendigkeit weiterer Einkorperungen 1) So geht nicht einmal der gottliche Sanger Orpheus ins Elysion zur Erlosung. Daß man aber diesen Unterschied nicht zu schwer nehmen darf, ergibt sich daraus, daß Platon so inkonsequent ist, die Durchbrechung des κύκλος nach der schlimmen Seite zuzugestehen, indem er für Schwerverbrecher ewige Strafen ansetzt (Resp. X 615 D).

Im Phaidros, der seinen Ausgangspunkt im Transzendenten nimmt und in dem daher das Leben einen Abfall bedeutet, werden Belohnung und Bestrafung nur kurz erwahnt, sie sind nebensachlich, da sich alles auf die Schau der Ideen in der Praexistenz konzentriert. Aber noch im hohen Alter verwendet Platon die Unterweltsstrafen, sie begegnen in den Gesetzen X 904 D und im 7. Brief 335 A, und zwar hier dogmatischer als in den Mythen. Auch der Greis muß sich noch an die Vergeltungslehre klammern.

Platon nimmt im Phaidros 249 A eine bestimmte Zahl von Einkorperungen an, namlich zehn in einem μέγας ἐνιαυτός, so daß sich mit den Zwischenstadien eine Gesamtdauer von 10000 Jahren ergibt²). Daß der Gedanke von einer bestimmten Dauer der gesamten περίοδος der ethischen Zielsetzung widerspricht, ist schon mehrfach betont worden.

Wenn Platon fur die Guten keine sofortige Befreiung aus dem Kreis der Geburten vorsieht, sondern ihnen eine Bewahrungsfrist von wenigstens drei Einkorperungen auferlegt, so steht er damit nur in der Tradition der Seelenwanderung.

<sup>1) 619</sup> E. Schon das Altertum hat den Unterschied bemerkt, vgl. Hermias in Plat. Phaidr. p. 164, 10 Couvreur.

<sup>2)</sup> Archer-Hind, Journal of Philol XXXI 1910 S. 86 faßt die 10000 Jahre als ein Minimum auf Dafur gibt der Wortlaut des Phaidros keinen Anhaltspunkt (248 Ε εἰς μὲν γὰρ τὸ αὐτὸ ὅθεν ἥκει ἡ ψυχὴ ἐκάστη οὐκ ἀφικνεῖται ἐτῶν μυρίων) und Empedokles und Herodot sprechen dagegen. Es liegt hier der Periodengedanke vor, der mit einer ἀποκατάστασις ἀπάντων zusammenhängt

Uber die Notwendigkeit, fur Seelen, die aus dem Kyklos erlost sind, neue Seelen in den Kreislauf des Werdens eintreten zu lassen, horen wir bei Platon nichts Bestimmtes. Er hat sich daruber offenbar keine Gedanken gemacht, sondern einfach alte Tradition übernommen 1).

Fur die neue Einkorperung konnen wir eine Entwicklung vom Zwanghaften zum Gelosten beobachten. Im Phaidon 108 C erfolgt sie ganz entsprechend dem Charakter, den die Seele in ihrem vorhergehenden Leben entwickelt hat. Darum sucht sich auch nicht die Seele einen Daimon, sondern dieser erwahlt die Seele 107 D. Ist schon durch die erwahnte Art der Einkorperung der Mensch vom Zwang des Kyklos befreit, so noch mehr durch die Wahl der Lebenslose, die Platon im Staat erfindet<sup>2</sup>) und im Phaidros wieder verwendet. Die Wahl erfolgt ganz nach dem freien Willen der einzelnen Seele. Allerdings kann Platon auf den Ausgleichgedanken nicht ganz verzichten<sup>3</sup>).

Die gleiche Tendenz zu großerer Freiheit zeigt sich im Staat 617 E, wo es heißt οὐχ ὑμᾶς δαίμων λήξεται, ἀλλ' ὑμεῖς δαίμονα αἱρήσεσθε 4). Damit bekampft Platon nicht bloß seine eigene fruhere Ansicht, sondern allgemein den griechischen Volksglauben, dem er sich im Phaidon noch angeschlossen hatte 5).

Im Timaios geht Platon neue Wege. Die Seelenwanderung wird in den Zusammenhang einer Kosmogonie gestellt, die das

<sup>1)</sup> Jedenfalls kann darauf nicht bezogen werden Resp. X 619 C, wie Stenzel Platon 180 und 182 meint Der Wortlaut zeigt, daß es sich um solche Seelen handelt, die nach einem leidlich geordneten Leben als biedere Burger, ohne sich viel um Philosophie gekummert zu haben, ihre Zwischenzeit im Himmel zugebracht haben. Für die erste Einkorperung ist eine Wahl der Lebenslose überhaupt unwahrscheinlich Die Gegenüberstellung έκ τοῦ οὐρανοῦ — ἐκ τῆς γῆς findet sich auch 614 DE, wo es sich ganz deutlich um den Zwischenaufenthalt handelt. Eher konnte für neu Hinzukommende auf Phaidr 248 C verwiesen werden, wo nach jeder Periodos der Götter ein Herabsinken der Seelen möglich ist Aber diese Periodos ist wohl mit dem μέγας ἐνιαυτός identisch (so Zeller II 1, 263, anders Reinhardt, Parmenides 184, 1).

<sup>2)</sup> Lubbert, Ind. Bonn 1887/88 S XIX f und Dieterich, Nekyia 112 glauben, Wahl der Lebenslose habe es schon vor Platon gegeben, dagegen Rohde, Psyche II 208, 3, vgl Wunsch in d. Nachtr z 2 Aufl. der Nekyia.

<sup>3)</sup> S. Resp X 620 D.

<sup>4)</sup> Vgl hiezu Menander, Com Mein. IV 238.

<sup>5)</sup> In Übereinstimmung damit wird im Timaios 42 D die Selbstverantwortlichkeit des Menschen hervorgehoben.

Thema des ganzen Werkes ist. Platon hat hier offenbar einer naturwissenschaftlichen Lehre eine Wendung zum Ethischen gegeben, eine physikalische Entwicklungslehre zur Seelenwanderung umgeformt.

Nach der Erschaffung der unteren Gotter, die durch den Willen ihres Schopfers, obgleich geschaffen, doch unsterblich sind, sollen auch die Menschen und die ubrigen Geschopfe entstehen. Die Gestaltung ihrer Korper uberlaßt der Demiurg den unteren Gottern; nur die Seele, das Unsterbliche, bekommen die Menschen von ihm selber. Er laßt aus dem Seelenstoff Seelen an Zahl den Sternen gleich entstehen; jede Seele bekommt ihren Sitz auf einem Stern. Also auch hier wird eine bestimmte Anzahl von Seelen geschaffen. Dann zeigt ihnen der Schopfergott die Bedingungen des Alls. Sie alle mussen einmal in einen Korper eingehen, damit sie den gleichen Bedingungen unterworfen sind. Bei der Einkorperung, die also mit Notwendigkeit erfolgt und nur der Prufung dient 1), kommen allerlei Leidenschaften zur rein geistigen Substanz der Seele hinzu. Die Aufgabe der Seele besteht nun darın, über diese Anhangsel Herr zu werden. Dann kann die Seele wieder auf den ihr zugehorigen Stern zuruckkehren und dort ein seliges Leben fuhren; andernfalls muß sie bei einer neuen Geburt in eine Frau eingehen. Bessert sie sich auch dann noch nicht, so muß sie noch weiter hmabsturzen in irgendwelche Tiergattungen, Vogel, zahme Landtiere, wilde Tiere und Fische, und zwar entsprechend ihrem Charakter. Von diesem Kreislauf kann sie nicht eher befreit werden, als bis sie die ihr innewohnenden Schwingungen aufnimmt, d. h. sich auf ihr wahres Wesen besinnt und ihre Fehler wieder gutmacht. All das setzt der Schopfergott den Seelen auseinander, damit sie genau wissen, was ihrer wartet, damit sie die Gottheit nicht anklagen konnen, sondern selbst die Verantwortung fur ihr Tun tragen mussen. Die Gottheit ist unschuldig an Torheiten und Verfehlungen der Menschheit.

Im Schlußkapitel 90 E, 91 D ff. des ganzen Werkes wird dann die einzelne Auswirkung der Seelenwanderung gezeigt, die etwa dem Mythos im Phaidon entspricht.

<sup>1)</sup> Platon ubernimmt also von den Pythagoreern die Notwendigkeit des Verweilens der Seelen auf Erden, gibt dem aber einen neuen Zweck

Die Einkleidung ist also hier eine ganz andere als in den Mythen der Blutezeit. Wir wissen aus Platons ubriger Entwicklung, daß er in der Spatzeit starke wissenschaftliche Anregungen von den Pythagoreern erhalten hat. Sie erkennen wir nun auch bei der Seelenwanderung. Der Ausgangspunkt der Seelen ist nicht mehr bei den Gottern, sondern auf den Gestirnen genommen, wahrscheinlich ist das die Ansicht der jungeren Pythagoreer 1). Der Grund zur Einkorperung besteht nicht in einem Abfall von gottlicher Bestimmung, sondern ist für alle Seelen gleichermaßen vorgesehen, ist ein Gesetz; allerdings soll damit eine ethische Absicht verbunden sein. Ferner 1st von Zwischenaufenthalten der Seele in Himmel oder Hölle nicht die Rede, sondern nur vom Ubergang vom Menschen zum Tiere, der offenbar sofort erfolgt. Das ist eine Annaherung an den altpythagoreischen Seelenglauben. Der Ubergang in Tiere geschieht aber nicht so, daß schlechte Seelen in Tierkörper eingehen, sondern die Menschen "werden" zu Tieren (μετεφύοντο). Daß das nicht Platons Meinung in dogmatischer Form sein kann, 1st klar, und so hat Archer-Hind in diesem Mythos die bildliche Darstellung eines logischen Prozesses erkannt. Wenn wir trotzdem etwas fur Platons wirkliche Meinung in Anspruch nehmen durfen, so ist es das, daß einzelne Seelen, die sich durch Wohlverhalten ausgezeichnet haben, nach dem Tode auf den ihnen zugehorigen Stern zurückkehren dürfen; das bedeutet fur einzelne Seelen vollige Befreiung aus dem κύκλος. Diese Ansicht war schon im Phaidon vertreten, im Staat aber unterdruckt; hier kehrt sie wieder und ist Platons wahre Meinung. Er hofft fur sich und alle ernsthaft nach der Wahrheit Strebenden auf Erlosung, Vereinigung mit der Gottheit, nur fur die Schlechten behalt er die Wiederverkorperung bei.

Hat nun Platon wirklich an die Moglichkeit des Ubergangs von Menschenseelen in Tierkorper geglaubt? Ich meine, man darf die Frage bejahen. Im Phaidros 249B schimmert eine Diskussion durch über die Frage, ob auch die Tiere Vernunft besitzen<sup>2</sup>), und ob damit die Moglichkeit gegeben ist, daß Menschen-

<sup>1)</sup> In den pythagoreischen ἀκούσματα, die in die altere Zeit gehoren, heißt es Jambl v. Pyth 82 τί ἐστιν αί μακάρων νῆσοι; ἥλιος καὶ σελήνη.

<sup>2)</sup> Einen Widerhall dieser Diskussion vernehmen wir auch bei Alkmaion Fr 1 a DVS.

und Tierseelen identisch sind. Hervorzuheben ist, daß die Stelle nicht mythisch klingt, sondern ganz rationale Erwagungen gibt. Platon erklart zwar, daß die Tierseele keine Vernunft besitze, halt aber trotzdem an der Seelenwanderung in Tiere fest. War er da etwa der Meinung, die Tiere besaßen eine unvernunftige Seele und konnten daneben noch gefallene Menschenseelen beherbergen 1)? Wir mußten dann freilich fragen, wie sich diese menschliche Seele neben einer tierischen betatigen konnte; darauf hatte wohl Platon keine Antwort gehabt. Es wurde eben als Strafe aufgefaßt, wenn eine menschliche Seele in einen tierischen Korper kam.

Der Gedanke an eine ausgleichende Gerechtigkeit ist das Hauptmotiv, das Platon zur Seelenwanderung geführt hat. Es ist jedoch kein starres "wie du mir, so ich dir", dieses tritt uns nur in den Gesetzen 870-872 entgegen, wo es heißt, wer Vater oder Mutter gemordet, musse wiedergeboren werden, um selbst dieses Geschick zu erfahren, so daß jedes Verbrechen eine unendliche Kette gleicher Untaten erzeugt. In den andern Dialogen ist uberall die Freiheit des Willens gewahrt, worauf mehrfach hingewiesen wird. In diesem Sinn spielt die Wahl der Lebenslose in der Unterwelt eine bedeutende Rolle 2). Sie laßt fur die außere Form des nachsten Lebens freie Wahl es liegt eine große Zahl von Lebenslosen bereit, mehr als Wählende da sind 3). Diese Wahl ist ein einflußreicher Augenblick, sie bedingt ımmerhin alle außeren Umstande des nachsten Lebens, Stellung. Wohlstand usw.; und darum ist es von Wichtigkeit, wohlvorbereitet an diesen Augenblick heranzutreten. Aber die Wahl bringt nichts Entscheidendes fur die neue Einkorperung, legt noch nicht die innere Grundhaltung fest. Denn Tugend ist herrenlos, jeder kann sie gewinnen, Ananke ist fur sie ausgeschaltet. Die Gotter sind schuldlos am menschlichen Geschick 4).

Platon reiht sich hiemit unter die Schar der Streiter um die Theodizee ein, die das tragische Grundproblem der Griechen

<sup>1)</sup> So verstehen die spaten Ausleger, s z B unten bei Proklos

<sup>2)</sup> Vgl. dazu auch Julius Stenzel, Platon der Erzieher (Leipzig 1928) 180 ff.

<sup>3)</sup> Resp X 618 A, ahnlich Phaidr. 249 B. Im Gegensatz dazu stehen Phaidon, Timaios und Gesetze (X 903), wo eine bestimmte Lebensfuhrung auch eine bestimmte Einkorperung zur Folge hat.

<sup>4)</sup> Resp. X 617 E, vgl. 619 C, Tim. 42 D; ein spater Nachklang noch bei Jambl. v. Pyth 218.

war. Wieweit ist der Mensch und wieweit ist die Gottheit am irdischen Geschehen beteiligt? Fur Platon kann die Gottheit nur das Gute wirken, der Mensch bestimmt sich sein Geschick selbst durch sein Verhalten wahrend des Lebens, ist aber auch in seinen außeren Verhaltnissen durch die fruheren Einkorperungen beeinflußt. Damit aber, daß den Gottern kein Eingreifen in das menschliche Geschehen zugestanden ist, wird das Verantwortungsbewußtsein gesteigert, wird den ethischen und sozialen Anforderungen noch starkerer Nachdruck verliehen.

Nur die Seele des Philosophen kann hoffen, nach dem Tode in das Gebiet des Edlen, Reinen, Unsichtbaren zu kommen. Nicht durch außere Riten, Reinigungen und orgiastische Kulte, sondern durch die harte Zucht des Denkens (Phaidon 107 D), durch die Aufnahme der inneren Schwingungen (Phaidon 80 E), durch die Hinwendung der Seele zu dem ihr immanent innewohnenden τέλος (Phaidon 79 CD) kann sie Erlösung finden. Wenn also Platon am Ende des Phaidrosmythos 249 C in alter Kultsprache sagt: τοῖς δὲ δὴ τοιούτοις ἀνὴρ ὑπομνήμασιν ὀρθῶς χρώμενος τελέους ἀεὶ τελετὰς τελούμενος τέλεος ὄντως μόνος γίνεται, so hat er die τελεταί mit neuem Inhalt gefullt. Λύσις und καθαρμός findet der Mensch durch die ernste Philosophie, die den Weg zur Erkenntnis des Seins führt 1).

So erkennen wir, wie Platon fremde Überlieferung zu seinem Eigentum gemacht hat, wie er altem Gut eine neue Wendung gegeben hat. Die Seelenwanderung hat Platon übernommen, aber sie nicht oberstes Gesetz werden lassen. Er hat sie als ein Mittel benutzt, um zur Philosophie und zur Erziehung des wahren Menschen hinzufuhren.

<sup>1)</sup> Phaldon 80 D: ήγούμενοι οὐ δεῖν ἐναντία τῆ φιλοσοφία πράττειν καὶ τῆ ἐκείνης λύσει τε καὶ καθαρμῷ.

# Die Seelenwanderung in der hellenistischen und römischen Zeit bis zur Mitte des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts.

# 1. Allgemeine Strömungen.

Kallimachos. Ennius.

Der Hellenismus ist eine Blutezeit der exakten Wissenschaften. Das Tatsachliche wird aufgenommen, untersucht und in irgendwelchen Systemen oder Katalogen gebucht Alles, was sich messen, greifen und sinnlich beobachten laßt, zieht die Auf-'merksamkeit der Forscher auf sich Rem Geistiges, Weltanschauliches tritt demgegenuber im ganzen zuruck. In religiosen Dingen herrscht weithin Gleichgultigkeit. "Die tiefere Seele echten religiosen Lebens vermißt man ebenso bei den neuen Kulten und Festen der Hofe wie bei den mit viel Reklame in Szene gesetzten Festen der Stadte. Das Sakrale wird immer mehr zur außeren Etikette und leeren Form, zum Deckmantel politischer Berechnung und kommunalen Ehrgeizes 1)." In der griechischen Literatur dieser Zeit begegnen wir dem Glauben an die Seelenwanderung nicht mehr. Erst im letzten Jahrhundert v. Chr., als die Sturme der romischen Burgerkriege über die antike Welt dahınrasten, trat der Glaube an die Seelenwanderung wieder starker hervor. Da finden wir noch einmal selbstandige Gestaltungen der Lehre in ihren verschiedenen Auspragungen.

In der hellenistischen Zeit kennt man die Seelenwanderungslehre, aber man glaubt nicht an sie Sie gibt Stoff zu Spott und Unterhaltung. Man verbreitet die Pythagoraslegende in immer neuen Formen, aber leugnet die Unsterblichkeit der Seele. Nur ganz Weniges ist uns überkommen, was die Seelenwanderung betrifft.

<sup>1)</sup> Paul Wendland, Die hellenistisch-romische Kultur (Handbuch zum Neuen Testament 12) 2 bis 3 Aufl Tubingen 1912 S 104.

Kallimachos der Alexandriner scheint in Fr. 83 auf die Verkorperung des Pythagoras als Euphorbos anzuspielen 1). Er hat offenbar diese pythagoreischen Vorstellungen auf sich selber übertragen, wenn er sich als wiedererschienenen Hipponax bezeichnet 2).

άκούσατ' 'Ιππώνακτος· οὐ γὰρ ἀλλ' ἥκω ἐκ τῶν ὅκου βοῦν κολλύ[βου π]ιπρήσκουσιν.

Da ist wohl die Seele des Hipponax aus der Unterwelt, dem "Nimmerleinsland", zuruckgekehrt und in Kallimachos eingegangen. Damit wird die Seelenwanderung literarisches Stilmittel, eine gewählte Form für den Gedanken, ein zweiter Hipponax zu sein.

Vielleicht hat das Vorbild des Kallimachos den Anstoß zu einer viel bekannteren Verwendung der Seelenwanderung gegeben, ich meine den Traum des Ennius im ersten Buch seiner Annalen Die Seele Homers ist nach einer Anzahl anderer Einkorperungen, von denen wir die als Pfau kennen<sup>3</sup>), in Ennius übergegangen. Der Dichter verbindet also den kallimacheischen Gedanken mit Zugen aus der Pythagoraslegende. Daß er das selbstandig als erster getan hatte, mochte ich nicht glauben, vielleicht ist es Kallimachos in einem uns verlorengegangenen Werk gewesen, der für Ennius das Vorbild abgegeben hat<sup>4</sup>). Jedenfalls scheint mir das der Wahrheit näher zu kommen als

1) προήγαγεν δ' ἐπὶ πλεῖστον ἄ 'ἔεῦρε Φρὺξ Εὔφορβος, ὅστις ἀνθρώπους τρίγωνά τε σκαληνὰ καὶ κύκλων ἐπτὰ μήκη 'δίδαξε κἡδίδαξε νηστεύειν τῶν ἐμπνεόντων' οἱ δ' ἄρ' οὐχ ὑπήκουσαν πάντες

Schon Diodor X 6, 4 faßt es so auf, daß unter Euphorbos Pythagoras zu verstehen sei, und ebenso Rohde, Psyche II 417 ff, Delatte, vie de Pythagore p 158 hat Bedenken wegen der Chronologie, da Thales nicht habe etwas weiterführen konnen, was erst Pythagoras erfunden habe. Aber was Kallimachos uns berichtet von dem κύκλος ἐπταμήκης und von νηστεύειν τῶν ἐμπνεόντων, zielt ganz deutlich auf Pythagoras, offenbar sind hier dichterisch zwei Personlichkeiten in eine zusammengeballt.

<sup>2)</sup> Pap Oxyırh IX 1011 V 92 f Pfeiffer.

<sup>3)</sup> Persius sat. 6,9 = Fr 9 Vahlen.

<sup>4)</sup> Den Traum des Ennius führte schon C Dilthey, De Callimachi Cydippa p 15 f auf Kallimachos zuruck Vgl jetzt Herter im Art. Kallimachos der Real-Encycl, Suppl V Sp 412

die Vermutung von Bignone 1), daß das Procemium auf Empedokles zuruckgehe, wenn auch Einflusse des Dichters aus Akragas nicht zu leugnen sind. Als weitere Einflußquelle mussen wir die Mythen Platons, besonders den Er-Mythos im Staat, betrachten. Wenn so verschiedene Einflusse auf Ennius gewirkt haben, muß man vorsichtig sein bei der Einschatzung dessen, was in der Vorlage gestanden haben konnte. Es ist mir nicht ganz sicher, daß sie prinzipiell jede Moglichkeit der Erlosung aus dem Kyklos abgelehnt hatte 2). In anderen Schriften des Ennius lassen sich pythagoreische Einflusse beobachten, vor allem im Epicharm 3); aber Seelenwanderung scheint da nicht vorzukommen.

#### 2. Stoisch beeinflußte Seelenwanderungslehre.

Seit der Zeit der ausgehenden romischen Republik finden wir eine großere Anzahl von Daistellungen der Seelenwanderung bei Griechen und Romern. Sie zeigen uns, wie Entwicklungstendenzen, die schon in alterer Zeit kenntlich waren, nun weiter entfaltet sind. Wir konnen wieder zwei Hauptrichtungen unterscheiden die eine sieht in der Seelenwanderung eine Strafe, halt also die moralischen Bindungen aufrecht, wahrend die andere die Seele nur als das belebende Element der Welt auffaßt, das immer vorhanden, immer neue Gestalten annimmt 4). Wir wollen uns zuerst mit der zweiten Richtung befassen.

Ovid geht im letzten Buch seiner Metamorphosen naher auf die Pythagoreer ein. Er sagt dort 5):

morte carent animae semperque priore relicta sede novis domibus vivunt habitantque receptae.

Es folgen, eanige Verse mit einer Erwahnung der Einkorperung des Pythagoras als Euphorbos, dann fahrt Ovid fort:

165 omnia mutantur, nihil interit. errat et illinc huc venit, hinc illic, et quoshbet occupat artus spiritus eque feris humana in corpora transit,

<sup>1)</sup> Ettore Bignone, Rivista di filologia VII, 1929, 28

<sup>2)</sup> So Helm, Berl Philol. Wochenschrift 24, 1904, p. 523.

<sup>3)</sup> Vgl. Gianola, La fortuna di Pitagora ... p. 20

<sup>4)</sup> Das ist zuerst klar erkannt und kurz-skizziert bei Fr. Cumont (s. Lit.-Verz.) p. 181; dort steht das Beste zur griechischen Seelenwanderung.

<sup>5)</sup> Ovid metam XV 158 ff.

inque feras noster, nec tempore deperit ullo.
utque novis facilis signatur cera figuris
170 nec manet, ut fuerat, nec formas servat easdem,
sed tamen ipsa eadem est, animam sic semper candem
esse, sed in varias doceo migrare figuras.

Die Seele wird also mit einem Wachs verglichen, das beliebig umgeformt werden kann. Sie kann bald Mensch, bald Tier sein, aber nie findet sie ihren Untergang. Denn sie ist gewissermaßen Substanz, die nicht verlorengehen kann; es scheint hier geradezu das Gesetz von der Erhaltung der Energie vorausgenommen. Stoische Einflusse sind dabei nicht zu verkennen: der pantheistische Zug geht auf ihre Rechnung. Die individuelle Existenz ist nur noch ganz schwach gewahrt. Die Seelen sind nur in ganz begrenzter Zahl vorhanden, sie sind das lebende Element, das sich allem Lebendigen mitteilt und zwischen Mensch und Tier hin und her wechselt. Der Strafgedanke muß hier wie bei den Pythagoreern fehlen, das Ziel kann nicht in einer Ablosung vom Sein gesehen werden, da sonst ein Sein überhaupt unmoglich ware 1). Der Trager dieser Wandlungen ist nicht die ψυχή, sondern der spiritus, also griechisch wohl das πνεῦμα oder der voûs, das Lebensprinzip. Dieser spiritus ist das gemeinsame Element von Mensch und Tier, durch ihn besteht eine Verwandtschaft zwischen beiden. Diese Verwandtschaft stellt die ethische Forderung, kein Tier zu toten und kein Fleisch zu essen. Also nicht die Seelenwanderung selber ist das Motiv zum Vegetarismus, wie man es fur Pythagoras vermuten kann nach Xenophanes Fr. 7, sondern der mit ihr verbundene Gedanke der Verwandtschaft von Mensch und Tier. Ein Geist durchzieht alles Lebende.

In die gleichen Zusammenhange fuhrt uns ein Zeugnis bei Seneca, ep. 108, 19, das aus dem Kreise der Sextier stammt. Auch da bildet den Ausgangs- und Zielpunkt die Forderung der Enthaltung von Fleischnahrung, die die Sextier in Rom neu aufgestellt haben. Sie wird wieder begrundet mit dem Gedanken der Verwandtschaft omnium inter omnia<sup>2</sup>). Die Worte animorum

<sup>1)</sup> Unrichtig also Rohde, Psyche II 616,0

<sup>2)</sup> Wenn dabei nur von Seelenwanderung in Tiere, nicht in Pflanzen gesprochen wird, ist das vielleicht wieder ein Hinweis darauf, daß die Pythagoreer Seelenwanderung in Pflanzen nicht gekannt haben

commercium in alias atque alias formas transeuntium erinnern an den ovidischen Vergleich mit dem Wachs, das beliebig geformt werden kann; der Vergleich scheint also schon in der gemeinsamen Vorlage gestanden zu haben, sonst hatte Seneca wohl corpora statt formas gesetzt. Auch hier wieder taucht eine Zeitlang als Subjekt der Wanderung der spiritus statt der anima auf, während zum Schluß bei beiden die Ruckkehr zum gewohnlichen anima erfolgt, was den engen Anschluß der beiden Fassungen an die Vorlage beweist. Allerdings ist bei Seneca in der Formulierung Einfluß des Ovid in Rechnung zu setzen. Daß aber Seneca nicht einfach den Ovid in etwas veranderter Form neu aufgetischt hat, ergibt sich ganz klar daraus, daß er mehr bietet als der Dichter er hebt einmal die rasche Abfolge der einzelnen Einkorperungen hervor, die nur eine ganz kurze Pause für die Seelen zulaßt, bis ein neuer Korper zu ihrer Aufnahme bereit ist; und er deutet weiter an, daß in der Vorlage eine bestimmte Zeitangabe fur die Dauer des κύκλος enthalten war. der ausgehend vom Menschen durch das gesamte Tierreich hindurchlauft und schließlich wieder zum Menschen zuruckkehrt 1).

Noch eine dritte Darstellung der stoisierenden Seelenwanderungslehre können wir hier anreihen, und bemerkenswerterweise stammt auch sie aus romischem Munde. Sie findet sich beim Verfasser des Messala-Panegyricus<sup>2</sup>).

mutata figura

seu me finget equom rigidos percurrere campos doctum seu tardi pecoris sim gloria taurus sive ego per liquidum volucris vehar aera pennis, quandocumque hominem me longa receperit aetas, inceptis de te subtexam carmina chartis

<sup>1)</sup> Ahnlich Comment Lucan IX 1 p 289 Zur Erklaung vgl K. Reinhardt, Parmenides 197 Zu Reinhardt mochte ich erganzend noch hervorheben, daß wir zweierlei Zeitangaben zu unterscheiden haben. Die eine umfaßt die Dauer des ganzen Kreislaufes, also die Zeit, die eine Seele braucht, bis sie die ganze Wanderung durch das Tierreich bis zur Ruckkehr zum Menschen vollendet hat So Herodot II 123, Emped Fr 115, Plat. Phaidr 248 E, unsere Senecastelle und Comment Lucan. l. c Etwas anderes ist es, wenn Platon Phaidros 249 AB und wohl im Anschluß an ihn Diodor V 28 für die Dauer des Zeitraums zwischen zwei Einkorperungen eine bestimmte Zeit ansetzen Wahrscheinlich hat Platon eine ältere Auffassung umgebogen.

Der Dichter erwartet einen Kreislauf durch die Reiche der Tierwelt; eine Dreiheit von Einkorperungsmoglichkeiten ist aufgezahlt. Es fallt auf, daß gerade Pferd, Stier und Vogel ausgewahlt sind, denn die beiden ersten vertreten ungefahr dasselbe γένος der Haustiere, wahrend ferae und pisces fehlen. Der Grundgedanke mit der Ruckkehr in eine menschliche Gestalt nach Ablauf eines bestimmten langen Zeitraums entspricht genau den Anschauungen bei Ovid und Seneca. Wenn der Dichter nicht das corpus, sondern die figura wechselt, klingt Ovid an 1), vielleicht ist es ein Kompliment für den größeren Dichter. Das receperit (210) hat schon Wunderlich 2) erklart mit dem Hinweis auf Ovid metam. XV 159 f..

morte carent animae, semperque priore relicta sede novis habitant domibus vivuntque receptae.

Aus diesen Zeugnissen ergibt sich für die Vorlage ein stoisch beeinflußter Pythagoreismus, der die Seelenwanderung aus dem Gedanken von der Verwandtschaft alles Lebens herleitete und damit das Verbot der Fleischnahrung verband.

Fur Seneca war das personliche Vorbild seines Lehrers Sotion und der Sextier wichtig, die in den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung eine eigene Schule in Rom hatten. Es ist bemerkenswert, daß gerade zur Zeit des Augustus, der sich um Hebung und Erneuerung romischer Art und alter Sitte, um die Vereinfachung des Lebens und Zuruckdammung des Luxus bemuhte, auch eine philosophische Sekte in Rom auftrat, die eine sittliche Lebensführung, eine ethische Erneuerung des Menschen, die Achtung vor allem Leben anstrebte und verkundete. Es scheint, daß diese Lehre aus dem Osten stammt (Sextius ist von Alexandreia nach Rom gekommen), aber die Einstellung auf das praktische Handeln, nicht so sehr auf die Theorie, mußte sie den Romern empfehlen. Trotzdem hat sich die Schule nicht durchsetzen konnen; wahrscheinlich wurde sie von der Stoa wieder verdrangt. Auch die Enthaltung von Fleischkost hat nicht die

<sup>1)</sup> Metam XV, 165 novis figuris, 172 in varias doceo migrare figuras Allerdings sagt auch Verg Aen. VI 449 veterem fato revoluta figuram, wo es sich nicht um Seelenwanderung handelt. Emped Fr 115 verwendet den Ausdruck eĭδεα θνητών, dem das laternische figura entspricht

<sup>2)</sup> In den Observ. in Tib der Heyneschen Ausgabe p 368

Billigung der Romer gefunden, man kam dadurch in den Verdacht, zu irgendeinem Geheimbund zu gehoren. So hat auch Seneca, als er ins politische Leben eintrat, den Vegetarismus wieder aufgegeben.

Die Quelle fur diese Darstellungen 1) ist Varro. Schmekel 2) hat das weitverzweigte Netz aufgezeigt, das in ihm seinen Knotenpunkt hat. Varro hat im ersten Buch seiner Antiquitates rerum divinarum diese Dinge ausfuhrlich behandelt 3). Von ihm besitzen wir auch noch in seinen erhaltenen Werken ein Zeugnis, worin er dem Pythagoras die Anfangslosigkeit der Lebewesen zuschreibt 4). Ich mochte vermuten, daß in seiner Vorlage nicht von der Anfangslosigkeit der animaha, sondern der animae, oder wie es an einer anderen Stelle 5) heißt, des Menschengeschlechtes die Rede war; sie schließt die Endlosigkeit der Menschen und damit auch die Anfangs- und Endlosigkeit der Seelen in sich ein.

Woher Varro in seiner Darstellung geschopft hat, ist eine Frage, die wir kaum mehr zu losen vermogen. Daß er seine Weisheit aus Poseidonius habe, ist neuerdings von Reinhardt energisch bestritten worden. Dem Antiochos von Askalon konnten wir höchstens die andere Richtung der Seelenwanderung zutrauen, die starke platonische Einflusse verrat. Albrecht Dieterich 6) hat an Nigidius Figulus und Anaxilaos von Larissa gedacht. Für den ersten konnte sprechen, daß er, wie Cicero Tim. I, 1 berichtet, den Pythagoreismus in Rom zu neuem Leben erweckt hat, und für Anaxilaos durfen wir annehmen, daß er an die Seelenwanderung geglaubt hat, da diese in einem — naturlich gefalschten — Schreiben des Kynikers Diogenes an ihn ei wähnt wird. Diogenes bezeichnet sich dort spottisch als Neueinkorpe-

<sup>1)</sup> Gianola p 159 f. stellt die verschiedenen Moglichkeiten zusammen Varro, die Sextier, Nigidius, Papirius, Fabianus und Sotion.

<sup>2)</sup> Aug. Schmekel, De Ovidiana Pythagoreae doctrinae adumbratione, Diss Greifswald 1885, Die Philosophie der mittleren Stoa p 434 ff Fur das stoische Element vgl auch Vergil Aen VI 724—747

<sup>3)</sup> Serv. in Aen VI 703 4) Varro de re rustica I 3

<sup>5)</sup> Censorin. de die natali IV 3 prior illa sententia, qua semper humanum genus fuisse creditur, auctores habet Pythagoram Samium et Ocellum Lucanum et Archytam Tarentinum omnesque adeo Pythagoricos

<sup>6)</sup> Albrecht Dieterich, Nekyia p. 144, wo er irrtumlich sagt "Seneca (epist. 108, 19) gibt als den Urheber Nigidius Figulus und den Anaxilaos von Larissa an" Vgl. Wunsch, Nachtr zur 2 Aufl

rung des Agamemnon<sup>1</sup>). Aber gegen beide ist einzuwenden, daß sie als Magier bezeichnet werden<sup>2</sup>), während in den uns erhaltenen Fassungen der Seelenwanderung von Magie nicht die Rede sein kann

Wahrscheinlich ist es nur ein ausführlicher doxographischer Bericht gewesen, was Varro ubernommen hat. Dafur spricht. daß er auch die Quelle fur zahlreiche Berichte der platonischen Richtung der Seelenwanderung gewesen ist. In der Doxographie hat man Empedokles und Pythagoras als die Urheber und Kunder dieser Form der Seelenwanderung betrachtet, weil sie einen ununterbrochenen Kreislauf durch die Tierwelt angenommen haben, ım Gegensatz zu Platon, der sehr lange Zwischenstadien und wenige Einkorperungen annahm. Das ergibt sich deutlich aus einer Stelle, die Schmekel übersehen hatte, die aber offensichtlich auf dieselbe Quelle zurückgeht Hier. adv. Jovin. II 6 p. 331 A3). Probabo non Empedochs et Pythagorae nos sectari dogma, qui propter μετεμψύχωσιν omne quod movetur et vivit edendum non, putant et eiusdem originis reos aibitrantur, qui abietem quercumque succiderint, cuius parricidae sunt et venefici... Die Ausdehnung auf die Pflanzenwelt ist wegen Empedokles eingeführt. Die stoische Farbung ist auch hier wieder zu erkennen.

# 3. Seelenwanderung mit moralischer Tendenz.

α) περί ψυχας κόσμω.

Unter den Darstellungen der Seelenwanderung mit moralischer Tendenz konnten wir zwei Spielarten unterscheiden: die eine laßt die Seelen von Korper zu Korper wandern, ohne einen Zwischenaufenthalt zwischen den einzelnen Einkorperungen zu erwahnen, die andere berichtet auch von dem Verweilen der Seelen in der Unterwelt. Aber beide Richtungen gehen auf

**42** 

<sup>1)</sup> Epist 19 p 240 Hercher, zur Erklarung vgl. Wilamowitz, Glaube der Hellenen II S 445 Anm. 2

<sup>2)</sup> Fur Nigidius Figulus vgl. A Gianola, P Nigidio Figulo, astrologo e mago (Roma 1905) Fur Anaxilaos M Wellmann, Die Φυσικά des Bolos Demokritos und der Magier Anaxilaos aus Larissa Teil I (Abh. Preuß. Akad. Wiss 1928 Phil-Hist Kl. Nr.7), die Fragmente dort p. 53 ff. gesammelt

<sup>3)</sup> Bei Ernst Bickel, Diatribe in Senecae philosophi fragmenta I (Leipzig 1915) p 369, 21 ff

Platon zuruck, der Unterschied rührt nur daher, daß die eine sich ganz an den Timaios anschließt, wahrend die andere die ganze Fulle der platonischen Darstellungen übernimmt.

Die erste Richtung ist in unserem Zeitraum nur durch die Schrift περὶ ψυχᾶς κόσμω vertreten, die unter dem Namen des Timaios Lokros überliefert ist, in Wirklichkeit aber frühestens aus dem letzten Jahrhundert v. Chr. stammt.

Der Verfasser unserer Schrift bezeichnet die Vorstellungen von Himmel und Holle als Erfindungen, die nur erzieherischen Wert haben konnten fur solche Leute, die sonst keine Vernunft annehmen wurden (c. 17 p. 104 D.)· οὕτω τὰς ψυχὰς ἀπείργομες ψευδέσι λόγοις, εἴ κα μὴ ἄγηται ἀληθέσι. Dann fahrt er fort: λέγοιντο δ' αν άναγκαίως καὶ τιμωρίαι ξέναι, ώς μετενδυομένων τῶν ψυχῶν τῶν μὲν δειλών είς γυναικέα σκάνεα ποτ' ύβριν έκδιδόμενα κτλ. Daraus mußte man schließen, daß auch die Seelenwanderung als ein ψευδής λόγος bezeichnet werden soll, das καὶ τιμωρίαι fuhrt ja fort, was schon gesagt ist. Aber am Schluß der Darstellung der Seelenwanderung heißt es dann ganz ernsthaft απαντα δὲ ταῦτα ἐν δευτέρα περιόδω ά Νέμεσις συνδιέκρινε σύν δαίμοσι παλαμαίοις χθονίοις τε, τοις ἐπόπταις τῶν ἀνθρωπίνων, so daß man aus diesen Worten entnehmen muß, daß es dem Verfasser mit der Metempsychose doch Ernst ist Zeller hat diesen Widerspruch richtig gesehen 1), und was Schmekel dagegen vorbringt 2), trifft gar nicht den strittigen Punkt; der Widerspruch liegt nicht darin, daß die Geschichten von Himmel und Holle als Erfindung betrachtet werden, wahrend der Verfasser an die Seelenwanderung glaubt, sondern ist mit der Art der Verknupfung der beiden Gedanken gegeben sie kann es zweifelhaft erscheinen lassen, ob der Verfasser uberhaupt an die Seelenwanderung geglaubt hat 3).

Während der Autor also die homerischen Erzahlungen vom Hades als Ammenmarchen für schlechterzogene Menschen hinstellt, hat er die Seelenwanderung beibehalten. Die Wesensart des Menschen entscheidet über die Form des neuen Lebens.

<sup>1)</sup> Zeller II 2 S 154, 2

<sup>2)</sup> Schmekel, Mittelstoa S. 434

<sup>3)</sup> Die Einklammerung des καί konnte die Zweifel beheben Vielleicht ist das von einem spateren (christlichen) Schreiber eingeschwarzt, um auch die Metempsychose zu verdachtigen.

Feige werden Weiber, Morder wilde Tiere, Wollustige Schweine oder Bocke, Leichtsinnige und Luftibusse (μετέωροι) Vogel, Faule und Dumme Fische. Es ist also das moralische Moment beibehalten, nicht dagegen der Kreislaufgedanke. Darum ist es nicht zulassig, die Schrift mit Ovid und Seneca zusammenzustellen, wie es Schmekel tut; dort wird Anschluß an Pythagoras und Empedokles gesucht, die durch Varro vermittelt sind, hier engste Anlehnung an Platon. Gemeinsam ist beiden nur der Verzicht auf den homerisch-orphischen Hades, der stoische Einfluß fehlt hier.

## b) Vergilius

Die andere Richtung der Seelenwanderung mit moralischer Tendenz ist vor allem durch die Aeneis Vergils und die Mythen Plutarchs vertreten.

Das Zeitalter der ausgehenden romischen Republik war von einer stark religiösen Grundhaltung getragen. Es fuhlte sich an einem Wendepunkt der Geschichte angekommen und nahm • übersinnliche Spekulationen und mystische Denkart bereitwillig entgegen, wie Paul Wendland¹) S. 140 ff. und Eduard Norden²) S. 3 ff gezeigt haben "Schuldbewußtsein und Erlosungsbedurfnis, mystische Grubeleien und Offenbarungen, die an altehrwurdige Namen geknupft sind, spiritistische und okkultistiche Neigungen sind charakteristische Symptome dieser Zeit, deren große Katastrophen das Gefühlsleben gewaltig erregt haben": so umreißt Wendland S. 140 die geistige Haltung jener Zeit.

Norden hat in seinem Kommentar zum 6. Buch der Aeneis auch der Darstellung der Seelenwanderung seine Aufmerksamkeit gewidmet und muß für unsere Untersuchung die Grundlage bilden. Aber horen wir erst kurz Vergil selbst. Anchises legt dem Aneas auf seine Frage die Lehre von der Seelenwanderung dar (VI 724 ff.): Ein Lebensgeist webt in allem Seienden, durchzieht den ganzen Kosmos. Davon lebt ein semen auch in Mensch und Tier, aber dieser gottliche Bestandteil wird durch die Berührung mit dem Korper in Mitleidenschaft gezogen, es erwachsen daraus die πάθη. Sie losen sich auch beim Tod nicht von dem spiritus ab, sondern mussen in der Reinigung durch eines der

<sup>1)</sup> S. S 42, 1

<sup>2)</sup> P Vergilius Maro Aeneis Buch VI erkl von Eduard Norden (Teubner 3 Aufl 1926) S 3 ff.

Elemente Wind, Wasser oder Feuer allmahlich entfernt werden. Dann kommen wenige Vorzugliche ins Elysium und verbleiben dort bis zum Ablauf eines großen Weltjahres. Die andern aber mussen nach tausend Jahren wieder in einen neuen Korper eingehen.

Diese Darstellung Vergils hat Norden in die gesamte Literatur eingereiht, die sich mit den Zustanden im Jenseits befaßt. Er hat geglaubt, sie auf eine Stufe mit den alten Berichten bei Platon und Pindar stellen zu konnen, wobei naturlich die stoischen Einflusse nicht verkannt werden. Aber der Nachweis scheint mir nicht ganz gegluckt zu sein.

Vergil schildert in v. 740—742¹) eine Art Reinigung, die durch die Elemente Luft, Wasser oder Feuer in der Atmosphare erfolgt²). Norden hat in dieser Ansicht altererbtes Gedankengut erblicken zu durfen geglaubt und verweist auf Empedokles Fr. 115. Aber diese Verse beziehen sich auf etwas anderes; es handelt sich da um verschiedene Formen der Einkorperung als Wasserund Landtiere und Vogel³). Von einer purgatio ist nicht die Rede⁴).

Fallt nun aber das Zeugnis des Empedokles weg, so ist das deshalb besonders einschneidend, weil es der einzige Beleg für eine Lauterung durch die Elemente aus alterer Zeit ware.

Einen anderen Unterschied Vergils gegenüber Platon haben wir schon berührt. Die Lokalisation dieser Vorgange der Bestrafung oder Lauterung ist eine verschiedene: Platon laßt die Strafen an einem festbegrenzten Ort in der Unterwelt geschehen, bei der Darstellung, der Vergil folgt, findet sie in der Atmosphare statt. Dabei steigen die Seelen in um so hohere Regionen auf, je weiter die purgatio fortgeschritten ist. Sind die Seelen genugend gereinigt, so kommen sie ins Elysium. Dasselbe werden wir bei Plutarch wiederfinden.

Von derartigen Reinigungsprozeduren horen wir erst seit der Zeit der ausgehenden Republik. Da ist vor allem Cicero zu

<sup>1)</sup> Vgl. Norden S 28

<sup>2)</sup> Für die Lokalisierung vgl. Plut de fac 943 C  $\,$  έν τῷ μεταξύ γῆς καὶ σελήνης χωρίψ

<sup>3)</sup> Vgl Kern Orphika II 226.

<sup>4)</sup> So versteht offenbar auch Wilamowitz, wenn er (SBBA 1929 p 635) von den vier Reichen spricht, durch die der verstorbene Damon wandert.

erwahnen, der von einem solchen Aufenthalt in der Atmosphare berichtet; aber bei ihm mundet er nicht in eine neue Einkorperung aus, sondern die Seele kehrt zu ihrer ursprunglichen Natur zuruck<sup>1</sup>). Ahnliches steht bei Seneca, der auch nicht von Palingenesie berichtet, sondern (Consol. ad Maic. 25) sagt, die Seele gehe ins Erhabene und zu den glucklichen Seelen. Bei Vergil selbst finden wir diese Ansicht in den Georgica (IV 219 ff.), wo es heißt, die Seele werde nach dem Tode unter die Zahl der Sterne kommen. Diesen Zeugnissen entnehmen wir, daß es Leute gegeben hat, die für die Seele nach dem Tode eine Lauterung in der Luft vorsahen, nach der die Seele wieder ins All oder an einen ahnlichen Ursprungsort zuruckkehrte, während sie eine Seelenwanderung nicht hatten Den gleichen Gedanken haben wir nun bei Vergil in seiner Nekyia, wenn wir die Verse 745—747 gleich an 742 anschließen.

Die Vorstellung der Lauterung ist aber dann von irgend jemand mit der Palingenesie verbunden worden, denn wir sehen sie nicht bloß bei Vergil, sondern anch bei Plutarch 2). αἱ μὲν πάλιν καὶ πάλιν κολασθεῖσαι τὴν προσήκουσαν ἔξιν καὶ διάθεσιν <ἀναλαμβάνουσι> 3), τὰς δ' αὖθις εἰς σώματα ζώων ἐξήνεγκε βιαιότης καὶ φιληδονίας εἰδος. Hier ist die Palingenesie nur als Strafe aufzufassen, wahrend für die Guten nach jedem Leben die Moglichkeit besteht, durch einen Reinigungsprozeß die ursprungliche Reinheit wiedeizuerlangen und aus dem κύκλος τῆς γενέσεως auszuscheiden. Schließlich findet sich Ahnliches noch bei Philon 4).

Als vorlaufiges Ergebnis wollen wir festhalten, daß die Darstellung Vergils keinen einheitlichen Ursprung hat. Der Dichter oder seine Vorlage hat mit dem alten Bestand, der sich auf die Seelenwanderung und den tausendjahrigen Aufenthalt im Hades beschrankte, die stoische Ansicht vereinigt, die von einer Reinigung der Seele durch die Elemente in dem Raum zwischen Erde und Mond und von einem nachfolgenden Aufstieg zu den Gottern oder zum Himmel redete.

<sup>1)</sup> Cic Tusc I  $42\,\mathrm{f}$  quan regionem cum superavit animus naturamque sur similem contigit et agnovit . .

<sup>2)</sup> De ser num vind c 26 p. 565 D.

<sup>3)</sup> So mehrere junge Handschriften. Pohlenz meint im Apparat z St., es musse auch etwas über die Ruckkehr der Seelen zum Himmel gesagt sein; das ist aber nicht notig

<sup>4)</sup> De somn. I p 234, 23 ff Cohn.

Wir gehen einen Schritt weiter. Wenn wir die Verse zwischen den beiden Richtungen aufteilen, so ist klar, daß zu dem platonischen Komplex die Verse 748—750 gehoren, die die tausendjahrige Zwischenzeit, den Trank aus der Lethe und die Neueinkorperung andeuten. Ferner stammen daher die Verse 743 f., die von Elysium und seligen Gefilden berichten Dazwischen stehen die Verse 745—747, die von dem Abschluß der Lauterung reden. Sie erfolgt nach dem überlieferten Text im Elysium. Das Subjekt der Seelenwanderung sind die animae 1), also die ψυχαί in dem alten Sinn. Die Lauterung dagegen laßt schließlich aetherium sensum atque aurai simplicis ignem zurück. Diese Ausdrücke gehoren der stoischen Philosophie an und lassen wieder vermuten, daß die drei Verse noch zum ersten Teil gehoren, also Elysium und Lauterung zu trennen sind und der Text in der überlieferten Form nicht zu halten ist.

Zu diesem Ergebnis führt auch die nochmalige Überprüfung des alten Uberlieferungsstromes. E Norden (p 20) kommt zu dem Ergebnis. "Der Aufenthalt der Seelen im Elysium zum Zweck threr Lauterung ist nichts Ungehoriges, sondern, wie wir sahen, laßt auch Pindar Seelen zu dem gleichen Zweck im Elysium, Platon in einem entsprechenden Teil des Himmels verweilen." Aber es besteht doch ein grundlegender Unterschied: bei ihnen ist dieser Aufenthalt ein Zwischenstadium, das zwischen zwei Einkorperungen liegt, bei Vergil dagegen soll es ein Endzustand sein, der bis zum Abschluß des großen Weltjahres dauert. Wahrend ihres Zwischenaufenthaltes sind die Seelen nach alter Anschauung überhaupt nicht im Elysium, sondern an einem frohen Ort, ins Elysium kommen sie nur, wenn sie vom κύκλος ganz befreit sınd2) Deshalb konnen die beiden Ansichten gar nicht zusammengestellt werden, die Situation ist in beiden Fallen eine verschiedene So notigt uns diese Analyse die Forderung ab, die Verse 745-747 gleich an 742 anzuschließen, womit der Lauterungsprozeß durch die Elemente seinen erwarteten Abschluß darin findet, daß die rein geistige Substanz sich im Gesamt-

<sup>1)</sup> Nach v. 748 has omnis

<sup>2)</sup> Vgl den schon erwahnten Aufsatz von Ludolf Malten, Arch Jahrb. 28, 1913 Vom Endzustand sagt Pind Ol IL. 77 ἔτειλαν Διὸς ὁδὸν παρὰ Κρόνου τύρσιν, und Platon Phaidr 249 A druckt sich dahin aus, daß der Seele wieder Flugel wachsen

spiritus, im All-mens auflost. Es ist eine ähnliche Vorstellung wie Georg. IV 219 ff., wo alles zu den Sternen zuruckkehrt.

Wie aber dann die ganze Stelle 740—751 zu gestalten ist, laßt sich nicht mit Sicherheit entscheiden. Am einleuchtendsten scheint mir eine frühere Vermutung von Norden zu sein¹), die die Verse 745—747 tilgen wollte. Danach hatte Vergil zunachst den ganzen philosophischen Gedanken des stoischen Pantheismus in Verse gebracht und dann erst die Seelenwanderung aufgenommen, zu einer ausgleichenden Bearbeitung ware er aber nicht mehr gekommen. Scheiden diese Verse aus, so ist auch der Gegensatz zwischen den pauci und has omnis deutlicher als bisher, und man kann sich der Deutung Nordens, daß das so viel sei wie ceteras, nicht entziehen.

Scheide ich die Verse 745—747 richtig aus, so ergeben sich für Vergil folgende Vorstellungen: Alle Seelen mussen sich nach dem Tode einer Lauterung unterziehen, die durch die Elemente erfolgt. Nach tausendjähriger Dauer dieses Vorgangs nehmen die schlechten Seelen einen Trank aus der Lethe und müssen sich dann mit einem neuen Körper verbinden. Die guten dagegen kommen nach einer zeitlich nicht umgrenzten Frist ins Elysium, wo sie bis zum Ende eines großen Weltjahres verbleiben.

Die Untersuchung der vergilischen Darstellung der Seelenwanderung hat ergeben, daß der Dichter nicht nur zwei Quellen vor sich gehabt hat, die von den Stoikern leicht überarbeitet worden waren, sondern daß der mythologischen κατάβασις und der platonischen Seelenwanderung noch ein Drittes ebenburtig an die Seite tritt, die stoische Philosophie, die den Aufstieg der Seelen in den Himmel durch Lauterung lehrt. Das haben die alten Erklarer noch ganz gut gewüßt: Serv in Aen. VI 719 miscet philosophiae poetica — und nachher secundum philosophos vero dicit credendum est animas corporis contagione pollutas ad caelum reverti. Macrobius sagt in somn Scip. I 9. 8 ut geminae doctrinae observationes praestiterit, et poeticae figmentum et philosophiae veritatem.

In einem Punkt unterscheidet sich die vergilische Darstellung der Seelenwanderung von allen andern: Vergil fuhrt die Fiktion ein, als besaßen die Seelen «schon in der Praexistenz die Form

<sup>1)</sup> Eduard Norden, Heimes 28, 1893, 399 ff

ihres nachsten irdischen Seins, wodurch es dem Dichter moglich ist, in ein Epos der heroischen Vergangenheit die Geschichte Roms in allen seinen Vertretern bis herab zum Princeps Augustus selbst einzuflechten. Daß dies aber nicht eine besondere Foim der Seelenwanderung ist, die uns sonst verlorengegangen ware, sondern eine Erfindung Vergils, der hier mit der orphischen κατάβασις eine Traumvision verbunden hat, das hat Norden S. 46 f. einleuchtend gezeigt. Dieser Zug hat also für die Geschichte der Seelenwanderung keine besondere Bedeutung.

### c) Plutarchos.

Alles, was in vergangenen Jahrhunderten über die Schicksale der Seele gedacht und vermutet worden war, ist, soweit es wenigstens den Glauben an ein Fortleben nach dem Tode festhielt, zu einem bunten Mosaik bei Plutarch vereinigt. Die Mythen Platons haben seinem Werk den Stempel aufgedruckt, pythagoreische Motive begegnen uns, und neben altstoischen Zugen treffen wir auf den Einfluß des Poseidonios. All diese verschiedenartigen Elemente vereinigt Plutarch zu einem buntscheckigen Konglomerat und bildet daraus ein Neues, das freilich die Spuren seiner Entstehung noch deutlich an sich tragt. Die Wissenschaft hat sich in der letzten Zeit eifrig bemuht, eine Sonderung vorzunehmen, um die Arbeitsweise Plutarchs zu erkennen und zugleich bessere Einsicht in das Denken Früherer zu gewinnen 1).

Diese Versuche sind auch fur uns wichtig, da Plutarch die Seelenwanderung übernommen hat und nun die Frage sich erhebt,

<sup>1)</sup> Die letzte Literaturubersicht gibt Kurt Hubert, Bursians Jahresber. 220 (1929) Ich greife heraus, was ich benutzt habe Richard Heinze, Xenokrates (Leipzig 1892) Max Adler, Quibus ex fontibus Plutarchus libellum "de facie in orbe lunae" hauserit (Dissertationes philol. Vindobonenses X 2) 1910 (cf Max Pohlenz Berl Phil Wochenschrift 1912, 648 ff) Hans Arnim, Plutarch über Damonen und Mantik (Verhandelingen der koninkl Akad van Wetensch te Amsterdam Afd. Letterk N R XXII 1921). Georges Méautis, Recherches sur le Pythagorisme (Université de Neuchâtel Receuil de Tiavaux, publiés par la Faculté des Lettres IX, 1922) (beschaftigt sich fast ausschließlich mit den Fragen, die sich an Plutarch knupfen, fehlt aber leider im Bursian). Karl Reinhardt, Kosmos und Sympathie (Munchen 1926) 313 ff Aber auch die letzten Interpretationen scheinen mir noch nicht endgultig zu sein, und so versuche ich eine eigene Analyse zu geben Um mehr als einen Versuch kann es sich bei dieser schwierigen Materie nicht handeln

wer seine Quelle ist, ob die Stoiker den Seelenwanderungsglauben haben, ferner was allgemein zur Seelenwanderung gehort, und was nachtraglich nur von Plutarch mit ihr verbunden wurde.

Der Mythos in de facie (c. 28—30 p. 943 A ff.) ist von Reinhardt¹) scharf unter die Lupe genommen worden. Er scheidet dabei drei Bestandteile Davon kann der erste 943 AB, der 944 E wieder aufgenommen wird, hier ausscheiden, da er von Reinhardt eingehend behandelt worden ist. Nach ihm besteht der Mensch aus νοῦς, ψυχή und σῶμα. Der νοῦς stammt von der Sonne, die ψυχή vom Mond, das σῶμα von der Erde. Durch einen doppelten Tod losen sich die Bestandteile wieder auf, die ψυχή kehrt zum Mond zuruck, der νοῦς zur Sonne. Das ist Poseidonios, eine Seelenwanderung gibt es in diesem Zusammenhang nicht.

Wichtig fur uns ist erst das Folgende. Alle Seelen mussen sich nach dem Tode einer Reinigung unterziehen, die in der Luft in dem Raum zwischen Erde und Mond erfolgt. Die oberste Luftschicht wird als λειμῶνες "Αιδου bezeichnet. Die Unterwelt' ist also in die Atmosphare verlegt, dort findet die Lauterung der Besten statt Sie kehren dann in ihre Heimat zuruck, die der Mond ist²). Was mit den anderen geschieht, wird gar nicht

<sup>1)</sup> Reinhardt, Kosmos 313 ff

<sup>2)</sup> Reinhardt p 314 vermutet, daß ursprunglich als Ziel etwas anderes dagestanden habe, etwa der Himmel. Aber die Version vom Mond als der Heimat der Seelen stammt nicht erst von Plutarch Es scheint, daß schon Platon sich mindestens im Er-Mythos des Staates den ganzen Unterweltsapparat auf dem Mond gedacht hat Welche Bedeutung hatten sonst die Schlunde, die zur Erde fuhren, wenn der τόπος δαιμόνιος, der den Ausgangspunkt dieser Schlunde bildet, in der Eide selbst ware? Nur von diesem außerirdischen Standpunkt aus eiklaren sich Ausdrucke, wie sie nachher begegnen 616 B καθορθν ἄνωθεν διὰ παντός τοῦ οὐρανοῦ καὶ τῆς τεταμένον φῶς εὐθύ, οἷον κίονα, μάλιστα τῆ "Ιριδι προσφερῆ, λαμπρότερον δέ καὶ καθαρώτερον; dann die Spindel der Ananke, die Harmonie der Planetensphalen usw. Das ἄττοντας 621 B findet seine Erklarung durch Plut de gen Socr 591 CD All das deutet darauf hin, daß bei Platon schon dieselbe Vorstellung vom Mond als dem Aufenthaltsort der Seelen zugrunde liegt wie bei Plutarch Es darf weiter erinnert werden an das pythagoieische ἄκουσμα, das uns Jamblich aus alteren Quellen überliefert hat (Jambl. v Pyth 82 = DVS 45 C 4 p 358 vgl Delatte, Etudes 274) τί ἐστιν αί μακάρων νῆσοι, ἥλιος καὶ σελήνη. Daß die Anschauung vom Mond als dem Aufenthaltsraum der Seelen nach dem Tode in Griechenland schon alt ist, bemerkt auch Eduard Noi den. Dieser Glaube, so sagt er Aeneis Buch VI p. 23 f., ist "so alt wie die Identifikation der Mondgottin Hekate mit Hekate als Konigin der Geistei und

ausdrucklich erwahnt, es heißt nur 943 D, wenn Unreine sich dem Monde nahern, werden sie zuruckgestoßen, und einige auch von denen, die schon ganz oben waren, sieht man wieder in die Tiefe tauchen. Damit ist offenbar die Erde gemeint. Es war schon seit einiger Zeit ublich, die Erde als Hades, Tiefe, Schlund usw. zu bezeichnen 1) So bedeutet die Ruckkehr zur Erde wohl neue Einkorperung.

Wenn es nun schon vorplutarchisch ist, daß die guten Seelen auf den Mond gelangen, und hier nicht erst von Plutarch eine Umbiegung vorgenommen wurde, so ergibt sich daraus die Berechtigung, das Folgende noch zum ersten Teil (d. h. dem ersten von mir behandelten, nach Reinhardt ist es schon der zweite) zu rechnen, wahrend es Reinhardt zur Monddamonologie zahlt. Eine Bestatigung meiner Analyse gibt dei Timarchos (de gen. Socr. c. 22 p. 591 C). Nach ihm gelangen die reinen Seelen, wenn das Ende dei Geburten gekommen ist, auf den Mond hinauf, wahrend die schlechten zu neuer Einkorperung schreiten mussen. Es sind genau dieselben Vorstellungen: die Seelen mussen sich einer Lauterung unterziehen, wobei eine bestiminte Dauer der Prozedur angenommen zu sein scheint (s. εἰς καιρόν). Das kennen wir ja schon aus Platon.

Kehren wir zu de facie zuruck. Nach Reinhardt (p. 314) soll ein zweiter Teil durch die Monddamonologie aufgefüllt sein, zu der 1. die Schilderung vom Treiben der Damonen, von ihren Strafen und Belohnungen, und 2. die mythische Topographie des Mondes gehoren. Mir scheint, daß Reinhardt gerade hier zwei ganz verschiedene Bestandteile zusammengestellt hat, die ursprunglich nicht zusammengehorten. Wir haben schon den Rest von c. 28 (p. 943 DE) dem Teil vom Aufstieg der Seelen zugewiesen. Das ist eine Beschreibung ihres Tuns im Elysium, sie wandeln mit Kranzen geschmuckt umher p. 943 D<sup>2</sup>) und betrachten den Mond in seiner Schonheit. Aber auch 944 A muß noch hiezu gehoren, wenn es dort heißt, daß der Mond bei Mondfinsternissen seinen Lauf beschleunigt, weil da die Seelen

des Hades, die schon im Demeterhymnos vollzogen ist" Vgl noch Serv in Aen. VI 887 locutus est secundum eos, qui putant Elysium lunai em esse circulum (ähnlich auch zu V 735). Porph., bei Stob. Ecl I p 448, 5 W.

<sup>\*1)</sup> S Méautis l. c

<sup>2)</sup> cf Philon de somn I 139 p 235, 6 Cohn.

nicht mehr die Harmonie der Spharen horen, und weil zugleich bei dieser Gelegenheit die schlechten Seelen sich heranzuschleichen versuchen. Auch die schon angezogene Parallele aus dem Timarchmythos bestatigt, daß diese Partie noch zum ersten Teil gehort.

Der neue Teil beginnt erst 944 B, wo es heißt,. ἐκφοβεῖ δ' αὐτὰς καὶ τὸ καλούμενον πρόσωπον. Nun andert sich das Bild, der Mond wird als Ort für gute und schlechte Seelen aufgefaßt. Daß an der eben aufgeführten Stelle etwas nicht ganz stimmt, sieht man sofort ein, wenn man bedenkt, daß bisher gar nicht die Rede davon war, daß etwas die Seelen erschreckte (und trotzdem καί'), im Gegenteil, sie wurden gerade zum Mond hingezogen, nicht abgestoßen. Wo etwas erschreckt, dahin geht man nicht freiwillig. Die Ausführungen haben nur so einen Sinn, wenn alle Seelen zum Gericht auf den Mond mussen.

Damit sind wir also beim zweiten Teil angelangt Hier ist all das, was Platon und die Geheimlehren von der Unterwelt zu\* berichten wußten, beibehalten, nur der Schauplatz ist nicht unter der Erde, sondern auf dem Mond, eine Ansicht, die wir schon fur den platonischen Staat wahrscheinlich gemacht hahen. Da gibt es einen Winkel der Hekate, wo die Seelen Strafe erleiden fur das, was sie gesundigt haben: "Wenn sie schon Damonen geworden sind" setzt Plutarch hinzu. Ursprunglich fehlte das, es ist aber notwendig geworden, um zu erklaren, warum die Seelen uberhaupt gestraft werden konnen. Die Situation war verandert, und der Mond nicht mehr nur ein Aufenthaltsort fur die Guten, sondern es kommen alle Seelen dahin. Nochezwei weitere Schlunde gibt es da oben. Der eine davon führt auf die dem Himmel zugekehrte Seite des Mondes 1), die "die elysische Flur" heißt, der andere zur Erde, der Φερσεφόνης ἀντίχθων? Das sind genau die Vorstellungen des platonischen Staates 614 C-E, nur daß dort die Schlunde gedoppelt sind, je einer fur Auf- und Abstieg in beiden Richtungen, aber sonst genau dasselbe: ὁρᾶν δὴ ταύτη μὲν καθ' ἐκάτερον τὸ χάσμα τοῦ οὐρανοῦ τε καὶ τῆς γῆς άπιούσας τὰς ψυχάς.

<sup>1)</sup> So sind die Worte εἰς τὰ πρὸς οὐρανὸν τῆς σελήνης zu verstehen, vgl Reinhardt p 315 Unrichtig Meautis p 62

<sup>2)</sup> cf Clem Al Strom V 139, 1 οί δὲ Πυθαγόρειοι τὸν οὐρανὸν τὸν ἀντίχθονα καλούσιν

Zur Erganzung mochte ich kurz den Thespesiosmythos heranziehen<sup>1</sup>) Thespesios wird zu einem großen Schlund getragen. In dessen Nahe ist Freude und Wohlgefallen, sußer Duft, der die Seelen berauscht, es ist der Ort der Lethe. Also auch sie erscheint, und dann folgt die neue Einkorperung. Das sind also die alten platonischen Vorstellungen.

De facie c. 30 bringt dann die Damonologie. Jetzt ist nicht mehr von ψυχαί die Rede, sondern von δαίμονες, die aber haufig vom Mond herabsteigen und in das menschliche Geschehen helfend, strafend und warnend eingreifen. Dabei sollen sie sich auch Verfehlungen zuschulden kommen lassen, für die dann die Strafe in einer neuen Einkorperung besteht<sup>2</sup>).

Wer aber sind die δαίμονες? Plutarch sagt es uns de def. orac. 431 E: εἰ γὰρ αἱ διακριθεῖσαι σώματος ἢ μὴ μετασχοῦσαι τὸ παράπαν ψυχαὶ δαίμονές εἰσι . . . Also Seelen, die sich vom Korper gelost haben und zwar wohl endgultig, und solche, die sich überhaupt nie mit Korpein verbunden haben, sind Damonen. Dasselbe sagt Philon von Alexandreia³): In der Luft, die sich vom Mond bis zur Erde erstreckt, schweben unsterbliche Seelen. Ein Teil von ihnen steigt in irdische Korper hinab und versinkt entweder ganz im Strom des Leiblichen oder schwingt sich allmahlich wieder zur Hohe empor, andere aber, die durchaus Reinen, weilen im Ather ohne Verlangen nach Irdischem, und diese sind es, die von Philosophen Damonen, von der heiligen Schrift aber Engel genannt werden. Gott bedient sich ihrer, um mit den Menschen zu verkehren . .

Wir bleiben im unklaren daruber, was den Guten geschieht: offenbar sind sie im Himmel 4). Worauf es aber jetzt ankommt,

<sup>1)</sup> De ser. num vind 27 p 565 E ff

<sup>2)</sup> Ich kann die Vermutung nicht unterdrucken, daß der motalisierende Plutarch diesen Zug selbst hinzugefugt hat, daß also für die Damonen eine Ensomatose ursprunglich nicht vorgesehen war. Es ware das ein ahnlicher Fall, wie wenn nachher in dem poseidonischen Teil entgegen dem Sinn der Quelle auch die Moglichkeit aufgestellt wird, daß τὸ ἄστατον καὶ τὸ εὐπαθές die Seele zu neuer Geburt herabzieht

<sup>3)</sup> Phil de somn I 137 ff p 243, 20 Cohn. Die Paraphiase im Text stammt von R. Heinze, Xenokrates p 112. Man kann Philon auch zur Bestatigung der oben ausgesprochenen Vermutung anfuhren, daß die Moglichkeit der Einkorperung der Damonen eine Zutat Plutarchs ist; bei Philon fehlt sie jedenfalls

<sup>4)</sup> Die Scheidung der Guten in zwei Klassen ist schon alt, vgl z B Platon Phaidon 114 BC.

das sind die beiden andern Gruppen; die einen müssen neue Einkorperung erleiden, wenn sie nach dem Irdischen Sehnsucht haben, die ganz Reinen aber, die nie Verlangen nach dem Irdischen gehabt haben, sind Damonen. Daß sie helfend und strafend ins menschliche Leben eingreifen, berichten Philo und Plutarch. Wir sehen also, daß die Damonen nichts anderes sind als besonders reine Seelen.

Gehen wir mit dieser Erkenntnıs an den Mythos in de facıe heran, so ergibt sich, daß die Damonologie nur eine Weiterfuhrung des ersten Teils ist, der den Aufstieg der Seelen behandelt. Plutarch setzt stillschweigend voraus, daß die Seelen zu Damonen geworden sind; nur 944 CD ist es leise angedeutet. Um den ursprunglichen Zusammenhang wiederherzustellen, brauchen wir nur c 29 als eine besondere Darstellung abzutrennen, die alle alten Vorstellungen, wie wir sie aus Platon und den Geheimlehren kennen, auf den Mond verlegt. Damit fallt auch der Gedanke der Bestrafung von bosen Damonen im. Έκάτης μυχός weg. Weil Reinhardt c. 29 und 30 als eine einheitliche Monddamonologie zusammennahm, war fur ihn der Anschluß der Damonenlehre an den ersten Teil 943 C unmöglich, wo nur die ganz Reinen zum Mond heimkehren. Scheiden wir aber den "Mondhades" aus, so ergibt sich ein durchaus glatter Anschluß. Alle Seelen mussen nach dem Tode gestraft und gelautert werden, die schlechten mussen dann neue Verbindungen mit Korpern eingehen, die guten aber kommen auf den Mond und werden dort Damonen.

Dieser Gedankengang stimmt genau mit Vergils Versen im 6. Buch der Aneis überein, wenn wir dort die Verse 745—747 ausscheiden, wie es oben geschehen ist. Diese Übereinstimmung, nicht von vornherein gesucht, sondern aus dem Zusammenhang jedesmal unabhangig gewonnen, scheint mir die beiderseitige Analyse zu sichern.

Die Damonologie im plutarchischen Mythos fuhrt dann noch hinuber zu dem schon oben kurz beruhrten Aufstieg von der Erde zu Mond und Sonne und zur Auflosung der drei Bestandteile νοῦς, ψυχή und σῶμα in ihre Elemente, ein poseidonischer Gedanke, für den es genugt, nochmals auf Reinhardt zu verweisen.

Wie Plutarch von uberall her seine Bausteine zu den Mythen holt, soll noch gezeigt werden am letzten Teil des Thespesios-

mythos 1). Hier wird erst von den Strafen der Bosen, von ihren harten Qualen und von der Unentrinnbarkeit vor der gottlichen Vergeltung erzahlt. Vorstellungen, in denen sich Plutarch an den Er-Mythos im platonischen Staat anlehnt. Dann kommt aber auch noch der platonische Timaios zur Geltung, wenn es heißt. zuletzt habe er solche gesehen, die sich einer neuen Einkorperung unterziehen mußten (das ubrigens, obwohl schon vorher 565 F vom Λήθης τόπος die Rede war, der durch seine verfuhrerischen Genusse die Seelen betaubte, so daß schon dort auch von der neuen Geburt hatte die Rede sein mussen - ein Hinweis auf die Zusammenballung verschiedener Komplexe —). Sie werden in allerlei Tiere umgebogen und umgestaltet von denen, die dieses Amtes walten, indem sie mit Werkzeugen und Schlagen manche Teile zusammenziehen, andere auseinanderdrehen, einiges abglatten und ganz austilgen, damit die Seelen für andere Sitten und Lebensumstande passen. Die Seele wird also selbst verandert. sie scheint etwas Materielles, ein Korper cen cera zu sein, und muß nun umgeformt werden Darin liegt die Beruhrung mit dem platonischen Timaios, wo auch die Seelen der Wilden und Schlimmen etwa zu wilden Tieren "werden", indem die Arme und Vorderbeine auswachsen usw. Eine Seelenwanderung ist das streng genommen nicht mehr, wir wissen aber durch den platonischen Timaios, daß diese Vorstellung von Wiedergeburt aus der Seelenwanderung erwachsen ist.

Hier hat Plutarch offenbar einen originellen Einfall. Thespesios soll da auch die Seele des Kaisers Nero gesehen haben, die für eine Natternart bestimmt ist und eben dafür zugerichtet wird. Da erscheint plotzlich ein helles Licht und eine Stimme ertont, die befiehlt, ihn in eine freundlichere Art umzuwandeln, etwa in einen Singvogel, der an den Tumpeln nistet. Gebußt habe Nero jetzt genug für seine Untaten, nun schuldeten die Gotter ihm auch noch etwas Gutes, weil er dem besten und den Gottern liebsten seiner Volker die Freiheit geschenkt habe. Woher das Motiv von dem Eingreifen Gottes und von einer Anderung des nachsten Lebensloses stammt, vermag ich nicht anzugeben; vielleicht ist es eigene Erfindung Plutarchs, wahrscheinlicher eine Anregung aus einem andern γένος, dem apokalyptischen. Ob es

<sup>1)</sup> De ser. num vind 32 p. 567 EF.

dem Plutarch mit der Ehrenrettung des Tyrannen Ernst war, konnte man bezweifeln; aber die Regierung Neros in den Provinzen war nicht so verrufen wie die in Rom, und vielleicht hat sich sein Bild unter dem Eindruck des grausamen Regimentes Domitians, das keine Lichtblicke mehr zuließ, zu verklären begonnen.

Wenn wir Plutarchs Stellung zur Seelenwanderung kurz umreißen, so ist zunachst deutlich, daß er zu seinen Darstellungen durch die Mythen Platons veranlaßt worden ist. Zu ihnen wunscht er Gegenbilder zu schaffen. Wenn er außerhalb seiner Mythen von Palingenesie nicht redet, so deutet das bei ihm mit viel großerer Sicherheit als bei Platon darauf hin, daß ihm die Seelenwanderung nicht vollgultige Wahrheit ist. Jedenfalls wurde er sich von dem κύκλος ausnehmen, der ja nur eine Strafe bedeutet. Er lebt so fromm und will mit so viel Muhe die Menschen zur ἀρετή hinfuhren, daß er mit gutem Gewissen die Hoffnung auf Erlosung haben kann, daß er sich vielleicht mit dem Gedanken trägt, nach dem Tod ein Daimon zu werden, der die Menschen bei ihrem Kampf auf Erden unterstutzt oder ein Walter der Orakel 1st, am besten der delphischen, wo er ja schon zu Lebzeiten eine hohe Priesterwurde innehatte. Daß er aber fur die Schlechten die Seelenwanderung ernsthaft annahm, ist wahrscheinlich.

# d) Apollonios von Tyana.

Dem Plutarch durfen wir wurdig an die Seite stellen seinen alteren Zeitgenossen Apollonios von Tyana. Seine Biographie verdanken wir dem Philostrat. Sie ist von Wundergeschichten voll, von denen wir nur einen Teil dem Apollonios beilegen durfen. Aber geschichtlich mussen seine Reisen sein, von denen die nach Indien unsere besondere Beachtung verdient. Dort ist er offenbar mit den indischen Weisen zusammengekommen und hat festgestellt (kaum als erster), daß man auch in Indien die Seelenwanderung kannte.

Nach einer abenteuerlichen Geschichte, die wohl zum alteren Bestand gehort, erkannte Apollonios in Agypten in einem Lowen den Konig Amasis, was dieser mit freudigem Aufbrüllen bestatigte 1). Offenbar ist das erfunden als Gegenstück zu Pytha-

<sup>1)</sup> Philostrat vit Apoll V 42

goras, der in einem Hund die Seele eines Freundes erkannte, und zwar an der Stimme. Wir entnehmen aus der Geschichte, daß Apollonios, wie billig für einen Pythagoreer, an der Seelenwanderung in Tiere festhielt, was wir für Plutarch nicht mit derselben Sicherheit sagen konnen.

### e) Lukianos.

Im zweiten Jahrhundert begegnet die Seelenwanderung noch bei Lukian, für den sie mehrfach das Ziel seines Spottes bildet. Im "Ονειρος η άλεκτρυών stellt sie eines der tragenden Motive dar: ein Hahn entpuppt sich als eine Neuinkarnation des Pythagoras, allerdings nach vielen Zwischenstufen. Der Hahn kann durch die Erinnerung an seine Existenz als Euphorbos den Homer als Schwindler entlarven, der alles ubertreibe. Freilich sei das kein Wunder, da Homer am trojanischen Krieg gar nicht teilgenommen habe, sondern damals ein Kamel im Baktrerland gewesen sei 1). Von seinen spateren Einkorperungen erwahnt der Hahn die als Aspasia, die Hetare des Perikles, und die als Kyniker Krates. Dann wird nur noch allgemein eine Reihe von γένη aufgezahlt, Konig, Armutsjunger, Pferd, Wachtel, Frosch und tausend andere. Zuletzt habe ihm der Hahn so zugesagt, daß er mehrmals dieses Leben erwahlt habe. Aus der Tatsache, daß die Namensnennungen mit dem Kyniker Krates endigen, hat Helm2) mit Recht den Schluß gezogen, daß die Stelle auf Menippos zuruckgehen muß.

Uber Lukian hinaus ist es fur die Geschichte der Seelenwanderung von Bedeutung, daß bei Lukian Argumente durchschimmern, die wir auch sonst belegen konnen. Gall. 4 wird die Frage nach der Identitat des Charakters zweier Einkorperungen beruhrt<sup>3</sup>) Diesem Einwand sind wir schon bei dem Epikureer Lukrez begegnet<sup>4</sup>); er findet sich wieder bei christlichen Autoren<sup>5</sup>). Die Verschiedenheit zweier Existenzen fuhrt den Lukian sogar dazu, zu sagen, der Hahn habe mehrere Seelen in sich (gall. 20),

<sup>1)</sup> Das Kamel scheint bei Lukian eine beliebte Kategorie der Einkorperung gewesen zu sein, er verwendet es noch Alex. 43.

<sup>2)</sup> Rudolf Helm, Lukian und Menipp (Teubner 1906) S 326 f

<sup>3)</sup> Ahnlich Gall. 20

<sup>4)</sup> Lucr III 670 und 748 ff vgl oben S. 15 f.

<sup>5)</sup> Z. B. Tertull. de an. 28. Lactant dev instit VII 12, 30 mit Berufung auf Epikuros.

was naturlich nur Spott ist Er oder sein Vorganger Menipp hat weiterhin die Erfindung aufgebracht, man sei in der Unterwelt im Zweifel gewesen, wie man den Pythagoras benennen solle, mit seinem letzten Namen oder als Euphorbos oder noch anders 1). Die Verkorperung des Pythagoras als Euphorbos ist uberhaupt oft Ziel seines Spottes 2). Ferner übertragt er die platonische ἀνάμνησις-Lehre auf ihn und gibt sie dem Spott seiner Zuhorer preis 3). Auch Empedokles bekommt sein Teil ab. Hubsch parodiert Lukian einen Vers des Empedokles, worin dieser sich als Gott gepriesen hatte, bei Lukian wehrt sich der Akragantiner dagegen, daß man ihn als Gott bezeichnet:

Emp. Fr. 112 ἐγὼ δ' ὑμῖν θεὸς ἄμβροτος, οὐκέτι θνητός. Luk. Ikaromen 13 οὔτις τοι θεός εἰμι, τί μ' ἀθανάτοισιν ἐίσκεις;

#### Rückblick.

Seelenwanderung bei der Stoa.

Halten wir noch einmal Uberschau uber die Darstellungen der Seelenwanderung aus dieser Epoche, so erkennen wir fast überall stoischen Einflüß. Dabei lassen sich zwei Richtungen unterscheiden. Für die eine ist der spiritus, das πνεῦμα das beseelende und lebenspendende Element, das in immer neuen Manifestationen auftritt und zwischen Mensch und Tier hin und her wechselt. Die andere Richtung, uns vor allem durch Vergil und Plutarch kenntlich, gibt der ψυχή die Aufgabe der Beseelung, verbindet aber damit die Vorstellung von Reinigungen und Erlosung. Bei Servius ist sie richtig gekennzeichnet mit folgenden Worten 4): secundum philosophorum altam scientiam, qui deprehenderunt bene viventium animas ad superiores circulos i. e. ad originem suam redire . . . male viventium vero diutius in his permorari corporibus permutatione diversa

Die weitgehende Ubereinstimmung zwischen Vergil und Plutarch, zu denen noch kurze Außerungen bei Philon kommen, laßt uns auf einen gemeinsamen Autor schließen, der spatestens im 1. Jahrhundert v. Chr. gelebt haben muß. In seiner Philosophie kreuzen sich Platonisches und Stoisches. Einen bestimmten

<sup>1)</sup> Ver. hist II 21 vgl Gall 20 dial. mort. 20, 3. Eine Anspielung darauf auch Peregr. 1.

<sup>2)</sup> Gall. 4 13 17 Pseudologistes 5 dial mort. 20, 3 Alex 40

<sup>3)</sup> Vit auct 3

Namen als Quelle anzugeben, ist unmoglich, ebenso wie fur den Autor der anderen Richtung, die in ihrem ewigen Wechsel des spiritus an Herakleitos erinnert. Da beiden Richtungen aber das Stoische gemeinsam ist, wird man vermuten durfen, daß die Stoa der Ausgangspunkt ist Damit erledigt sich der theoretische Streit über die Frage, ob man der Stoa die Seelenwanderung zutrauen darf, auch unter den Stoikern muß sie Anhanger gehabt haben Fur eine Richtung der Metempsychose, vertreten bei Ovid-Seneca, kann der Sinn des ewigen Kreislaufes nur der einer begrenzten Anzahl von Seelen sein, die darum immer wiederkehren mussen; und gerade das gibt uns der freilich unzuverlassige Hippolytos als Motiv der Stoa an 1): ὁμολογοῦσι δὲ καὶ μετενσωμάτωσιν γίνεσθαι ὑρισμένων οὐσῶν τῶν ψυχῶν

Im allgemeinen leugnet man bei der Stoa den Glauben an die Seelenwanderung, und fur die altere Zeit gewiß mit Recht. Wenn Hopfner dem Chrysipp die Seelenwanderung zuschreibt2), so ist das zweifellos ein Irrtum. Bei Chrysipp heißt es 3), die schlechten Seelen werden ein ἀμαυρὸν σύγκριμα und vergehen schneller als die guten, das widerspricht aber aller Seelenwanderung, besonders der moralisch gerichteten, die eine Bestrafung der Schlechten will, wahrend den Guten die Erlosung aus dem Kreis der Geburten in Aussicht gestellt wird. Fur die spatere Stoa aber lassen die guellenkritischen Untersuchungen zu Vergil und Plutarch keinen Zweifel daran, daß man an die Seelenwanderung geglaubt hat. Das bezeugen uns auch einige spate Doxographen 4) Vielleicht gibt eine umfassende Nachprufung der Reinhardtschen Poseidoniosforschungen doch einmal wieder die Moglichkeit, dem Poseidonios wenigstens eine der beiden Richtungen der Seelenwanderung zuzuweisen

<sup>1)</sup> Hippol. adv haer. I 21, 3

<sup>2)</sup> Theodor Hopfner, Griechisch-Agyptischer Offenbarungszauber (Studien zur Palaographie und Papyruskunde 21 Leipzig 1921) I § 323

<sup>3)</sup> Stoicorum veterum fragmenta II 810 f

<sup>4)</sup> Hipp. ref. haer. I 21 = DD 571, 18. Epiphan haer I 1, 5 = DD 587, 19 und 588, 8 Ps-Galen hist. philos 24 = DD 614, 10 ff Joann Damasc Migne PG 94, Sp. 681 und 684 Auf die Stoa bezieht Koetschau die Stelle Orig adv Cels III 75 (p 267, 11 seiner Ausg.), wie sich aus seinem Verweis auf DD 587, 15 ergibt, doch meint hier Origenes eine dritte Gruppe, die Pythagoreer oder Platoniker, nachdem er die Epikureer und Stoiker abgefertigt hat

# Die Seelenwanderung von der Mitte des zweiten Jahrhundert bis zum Ausgang der Antike.

#### 1. Allgemeiner Überblick.

Der Bischof Nemesios von Emesa berichtet uns in seiner Schrift περὶ φύσεως ἀνθρώπου 1), alle Griechen, soweit sie an die Unsterblichkeit glaubten, lehrten auch die Seelenwanderung. In dieser weiten Fassung ist der Satz nicht richtig; Gegenbeispiele brauchen gar nicht angefuhrt zu werden. Aber seit dem zweiten nachchristlichen Jahrhundert entspricht die Behauptung des Nemesios immer mehr den Tatsachen, und sicher stimmt sie für das 5. Jahrhundert, in dem Nemesios sein Werk verfaßt hat. Der Neupythagoreismus hat dazu schon ein gut Teil beigetragen, besonders seitdem er Elemente der platonischen Philosophie in sich aufgenommen und damit dem Neuplatonismus den Weg gebahnt hat. Es ist selten innerer Drang, selten Sehnsucht der Seele, was diese Menschen zur Seelenwanderung geführt hat. Weil Pythagoras und Platon an die Metempsychose geglaubt haben, ist sie verpflichtende Wahrheit. Der Glaube an die Seelenwanderung wird zur Selbstveistandlichkeit. Die Menschen der Spatantike sehen ihre Aufgabe darin, die Lehren eines Pythagoras und Platon richtig zu verstehen

So verfolgen wir in diesem Zeitraum nicht so sehr einen Streit um die Wahrheit der Metempsychose als um ihre Form. Am strittigsten ist die Frage, ob die Seelenwanderung in Tiere wortlich oder sinnbildlich zu verstehen ist. Wir werden sehen, wie hier die Meinungen aufeinanderprallen und wie sich schließlich eine vermittelnde Richtung durchsetzt.

<sup>1)</sup> Nemes II 50 p 115 Matth κοινή μέν οὖν πάντες ελληνες οἱ τὴν ψυχὴν ἀθάνατον ἀποφηνάμενοι τὴν μετενσωμάτωσιν δογματίζουσι In alterer Literatur kann man die Stelle gelegentlich unter dem Namen des Gregor von Nyssa zitiert finden (de an II 7), doch ist das ein Irrtum oder eine Falschung aus dem 8 Jahrh, wobei ein Teil des Werkes des Nemesios dem Gregor untergeschoben wurde, s Bardenhewer, Geschichte der altchristlichen Literatur IV, Freiburg 1924, S 277

#### 2. Die Philosophen des ausgehenden zweiten Jahrhunderts

Ich mothte in dieser Gruppe zusammenfassen Albinos, Numenios, Kronios, Kelsos und Harpokration. Von ihnen allen sind uns keine Schriften erhalten. Wir sind auf die Angaben zweiter Hand angewiesen, die nicht immer zuverlassig sind. Immerhin kann die Tatsache des Glaubens an die Seelenwanderung nicht mißdeutet werden So zeigen uns die sparlichen Fragmente doch das eine, daß die Seelenwanderung damals immer mehr zum Glaubensbesitz aller Gebildeten wird.

All die genannten Philosophen stehen unter dem Einfluß Platons, besonders seines Timaios. Doch greifen sie in einem Punkte auf Platons Darstellung in anderen Dialogen zuruck sie erklaren alle, soweit wir ihre Stellungnahme noch erkennen konnen, das Heiabkommen der Seelen und ihre Verbindung mit Korpern für die Auswirkung einer Verfehlung und für etwas Schlechtes!)

Zur ganzen Seelenwanderungslehre ist im ausgehenden Altertum vielleicht die am meisten umstrittene Frage die, ob der Ubergang der Seelen in Tiere bei Platon ernst gemeint ist oder nur als Allegorie zu fassen ist. Kronios hat - soweit wir wissen als erster - ein besonderes Werk über die Seelenwanderung geschrieben, er betitelt es περί παλιγγενεσίας 2) Darin beschaftigt er sich mit der Frage, ob die Tiere Vernunft besitzen und ob demnach der Übergang einer menschlichen, mit Vernunft begabten Seele in ein Tier moglich ist, er ist zu einem bejahenden Ergebnis gekommen. Auch von Numenios wird die Einkorperung in Tiere ernst genommen 3), nicht in dem Sinn eines notwendig zu durchlaufenden κύκλος, sondern in dem des platonischen Timaios, daß jedes Leben die Art des nachsten Korpers bestimmt Auch Harpokration steht auf der Liste derer, fur die der Übergang in Tiere nicht bloß Allegorie, sondern Wirklichkeit ist 4) Von ihm horen wir noch, daß er jeder Seele,

<sup>1)</sup> Numenios Jambl bei Stob I p 380, 18 W = Fr. 50 Thedinga. Kronios Jambl ibd Harpokration ibd, er sieht jedoch nicht wie Numenios das Bose in der Materie, sondein im Korper Stob I 375, 16 W

<sup>2)</sup> Nemes II 51

<sup>3)</sup> Aen Gaz Theophr p 12 Boiss = Fr 57 Thed

<sup>4)</sup> Aen Gaz Theophr. p 12 Boiss Port sind zusammengestellt Plotin, Harpokration, Boethos und Numenios (das hinter Harpokration überhieferte ἀμέλει mochte ich nicht mit Barth und Thedinga in Amelios

auch der eines Tieres, Unsterblichkeit zuschreibt<sup>1</sup>). So durfen wir vermuten, daß er auch fur diese Tierseelen eine Wanderung angenommen hat, die sich allerdings auf die Tiere beschrankt haben wird<sup>2</sup>). Numenios scheint die Moglichkeit offen gelassen zu haben, daß eine Seele auch in Pflanzen kommt, wenigstens schreibt er auch der ἔμψυχος ἔξις Unsterblichkeit zu<sup>3</sup>).

Naturlich haben alle diese Philosophen für gute Seelen die Befreiung vom Kreis der Geburten vorgesehen, doch haben wir darüber fast keine Zeugnisse. Nur Numenios 4) spricht von ἕνωσις καὶ ταὐτότης ἀδιάκριτος τῆς ψυχῆς πρὸς τὰς ἑαυτῆς ἀρχάς. Das muß sich auf die ganz Reinen beziehen, die auch ihre Zwischenstadien 5) abgelegt haben.

Fur den Christengegner Kelsos wird uns der Glaube an die Seelenwanderung nicht direkt bezeugt<sup>6</sup>), aber wir mussen ihn für den Platoniker als selbstverstandlich annehmen<sup>7</sup>), und konnen ihn auch noch aus der Polemik des Origenes erschließen. Kelsos hat offenbar die Seelenwanderung für die Erklärung mehrerer Glaubenssatze dei Christen verwendet z.B. für die Auferstehung<sup>8</sup>), was immer sehr naheliegen mußte, ferner zur Begründung ihres Verzichtes auf Opferfleisch<sup>9</sup>)

andern um wenigstens eine einigermaßen chronologische Reihenfolge einzuhalten) Wer der von Aeneas erwahnte Boethos ist, läßt sich nicht mehr entscheiden, am ehesten mochte ich an einen Mann dieses Namens denken, von dem Photios cod 154 f zwei Schriften lobend erwahnt λέξεων Πλατωνικῶν συναγωγὴ κατὰ στοιχεῖον und περὶ τῶν παρὰ Πλάτωνι ἀπορουμένων λέξεων (RE III 1 Sp 603 m 7), sonst kame allenfalls der Adressat der Schrift des Porphyrios περὶ ψυχῆς in Frage (RE nr 8)

<sup>1)</sup> Herm in Plat Phaedr p 102,13 ed Couvieur zu πᾶσα ψυχὴ ἀθάνατος

<sup>2)</sup> Vgl den Titel der Schrift des Jamblichos. Nemes II 51, zitiert S 76

<sup>3)</sup> Olympiod in Phaed p. 124, 13 Norv = Fr 55

<sup>4)</sup> Jambl bei Stob I 458, 3 ff W = Fr 51

<sup>5)</sup> Daruber wissen wir einiges aus Procl in Remp II p 128 16 ff Kroll (fehlt bei Thedinga)

<sup>6)</sup> Aus dem ganzen Gedankengebaude hat Otto Glockner Philologus 82, 1927, 336 die Notwendigkeit der Seelenwanderungslehre für Kelsos erschlossen

<sup>7)</sup> Vgl Origenes c Cels. I 13 (1 p 66,2 ff. Koetschau)

<sup>8)</sup> Orig c Cels VII 32 (II 182, 30 K ) = Celsus άληθης λόγος ed Glockner (Bonn 1924) p 58,4

<sup>9)</sup> Origenes ibd VIII 30 (II 245, 24 K.)

### 3. Plotinos.

Vielleicht Zeitgenosse, jedenfalls nicht viel spater als Harpokration ist Ammonios Sakkas, der Begrunder des Neuplatonismus. Über seine Seelenwanderungslehre wissen wir nichts, konnen nur sagen, daß er an sie geglaubt haben muß wie die ganze philosophische Welt seiner Zeit und wie auch sein Schuler Plotinos.

In der neuplatonischen Schule spielt die Erklarung von philosophischen Werken Früherer eine große Rolle, so horen wir, daß im Kreise Plotins die Schriften des Kronios, Numenios und vieler anderer interpretiert wurden 1). Im Mittelpunkt solcher Betrachtungen steht Platon, besondere Beachtung unter seinen Schriften finden Phaidon, Phaidros und Timaios Plotin bewahrt sich im allgemeinen noch die Selbstandigkeit des Denkens gegenüber dem Fremden, aber mit Porphylios setzt die Scholastik schon in starkem Maße ein

Mit Platon ist die Seelenwanderung gegeben; sie ist für die Neuplatoniker eine Tatsache, über die sie nicht mehr viel streiten, es ist keine Erorterung bekannt, die dem Zweck der Bestatigung und Bewahrheitung der Lehre diente Ich habe schon hervorgehoben, daß die Diskussion nicht um die Wahrheit der Lehre geht, sondern um Einzelpunkte im Rahmen der Metempsychose. Meist schließen sich die Erorterungen an die Interpretation Platons an. Von Plotin kennen wir an solchen Erorterungen z. B. die Frage nach Schuld und Schicksal, d h. ob das Eingehen der Seelen in die Korper mit Notwendigkeit geschieht oder ob es die Schuld einer praexistenten Verfehlung ist, die Frage nach der Willensfreiheit, die mit dem platonischen Mythos von der Wahl der Lebenslose gegeben war, wieweit also durch die Wahl die Schicksale des Menschen schon festgelegt sind, und ob er überhaupt noch einen selbstandigen Einfluß nehmen kann, Fragen, die ja mit der Seelenwanderung eng zusammenhangen

Plotin hebt den Gegensatz von Zwang und Strafe, von Notwendigkeit und Abfall auf, faßt sie in einer hoheren Einheit zusammen ἔχει τὸ ἐκούσιον ἡ ἀνάγκη. Die Seele ist zur Betatigung und Belebung in die Welt gestellt; damit steht Plotin auf dem Standpunkt des Timaios. Wenn die Seele herabsteigt, hat sie

<sup>1)</sup> S J Bidez (s. unten S 72,1) p 37 ff.

schon eine bestimmte Artung, die dafur maßgebend ist, ob sie sich mit einem menschlichen oder tierischen Korper verbindet (IV 3, 12 a. E). Dies geschieht mit unabanderlicher Notwendigkeit; ein magisches Band (IV 3,13) zieht sie zur bestimmten Zeit in den für sie bestimmten Korper Es ist nichts Freiwilliges, aber auch kein Zwang von außen, sondern eine natürliche Bewegung (IV 3, 13).

Fur die reinen Seelen, denen nichts Korperliches anhaftet. gibt es nach dem Tode keine Seelenwanderung, sie weilen im Gebiete des Intelligiblen, Gottlichen (IV 3, 24). Die andern aber, αίς ή δύναμις οὐκ ἤρκεσεν ἆραι ἐντεῦθεν διὰ βάρυνσιν καὶ λήθην πολύ ἐφελκομέναις (IV 3, 15), kommen unentrinnbar an einen Ort der Strafe und werden dort eine festgesetzte Zeit lang gezuchtigt (IV 3, 24) Dann mussen sie sich neuer Einkorperung unterwerfen 1), bei der der Charakter des letzten Lebens entscheidet 2). An sich kann die Seele alles sein, Menschen-, Tier- oder Pflanzenseele (IV 7, 6). Es kommt darauf an, was im Leben die Über-. hand hatte, Vernunft, die αἰσθήσεις oder nur ganz niedere vitale Triebe, danach werden die Seelen ein neues Leben als Menschen, Tiere oder Pflanzen haben. Plotin dehnt also die Wanderung bis zu den Pflanzen aus, die die niedrigste Stufe der Lebensbetatigung darstellen, nicht einmal mehr Gefuhle besitzen Seine Ansicht ist aber in diesem Punkte nicht einheitlich: IV 7, 14 erwahnt er zunachst Seelen, die ursprunglich in Menschen wohnten, gefallen sind und nun in Tieren leben. Neben ihnen

<sup>1)</sup> III 4,2 Auch hier zeigt die Terminologie engen Anschluß an Platon z B schon in dem Begliff γίνεσθαι, nicht εἰσέρχεσθαι εἰς σῶμα, weiter ὅσοι τὸν ἄνθρωπον ἐτήρησαν, πάλιν ἄνθρωποι

<sup>2)</sup> III 4,2 Den Rest des Kapitels von τους δὲ ἀλόγως βασιλέας an halte 1ch fur eine Interpolation, sie schließt sich an Phaidon 81 E ff an, wahrend Plotin im ersten Teil den Timaios nachbildet. In diesem zweiten Teil stehen charakterologische Konstruktionen, die unnotige Doppelungen bringen erst heißt es allgemein ὅσοι τὸν ἄνθωπον ἐτήρησαν, πάλιν ἄνθρωποι und hinterher soll es spezialisiert werden ὁ δὲ τὴν πολιτικὴν ἀρετὴν < τηρήσας > ἄνθρωπος Von den Tieren sind im ersten Teil die ἄγρια und die ἀκόλαστα καὶ γαστρίμαργα herausgegriffen, jetzt sollte ein Nachtrag ψδικά, ἀετοί usw bringen? Ohne diesen letzten Abschnitt haben wir eine klare Linie von oben nach unten, vom Menschen zum Tier und zui Pflanze, die sich nach dem einfachen Grundsatz eines Mehr oder Weniger an νοῦς abwickelt, im Schlußteil fehlt dieser Gesichtspunkt, wir haben dort vielmehr eine Stufenleiter aufwarts.

gıbt es aber noch ἄλλο τι εἶδος ψυχῆς, auch dieses ζωῆς τοῖς ζψοις αἰτία. Es scheint in Tieren und Pflanzen vorzukommen. Die Stelle besagt weiter, daß die Menschenseelen nur bis zu Tierkorpern herabsinken konnen, wahrend bei den Pflanzen immer ein anderes γένος vorliegt Allerdings hat dieses εἶδος denselben Ursprung wie die menschliche Seele

Plotin nimmt ahnlich wie Platon den Periodengedanken auf, und so kehrt alles wieder, wenn die Zahl der λόγοι erschopft ist, die nur in beschrankter Zahl existieren (V 7), dann mussen auch die guten Seelen sich einer neuen Einkorperung unterziehen.

### 4. Porphyrios.

Fur die Kenntnis der Ansichten Porphyrs kommen neben seinen erhaltenen Werken zahlreiche Erwahnungen seiner Schrift de regressu animae bei Augustin in seiner Civitas Dei in Betracht<sup>1</sup>)

Porphyr nimmt die Lehren seines Meisters Plotin auf, bewahrt aber doch eine gewisse Selbstandigkeit. Den Grund für die Einkorperung sieht er nicht in irgendeiner praexistenten Schuld. sondern in Übereinstimmung mit Plotin sagt er, die Seelen seien von Gott in die Welt geschickt, um die materiae mala kennenzulernen<sup>2</sup>); von ihnen sollen sie sich frei halten, dann steht ihnen die Ruckkehr zu Gott offen. Sie werden also zur Prüfung in die Welt gesandt, das Leben ist eine Probezeit<sup>3</sup>).

In einem wichtigen Punkt unterscheidet sich Porphyrs Ansicht über die Metempsychose von Plotin er lehnt die Wanderung der menschlichen Seele in Tierkorper ab Daß es neben den Menschenseelen noch besondere Tierseelen gibt, haben wir schon bei Plotin angedeutet gefunden, ebenso wird es bei Porphyr wieder ausgesprochen 4) Aber Plotin ließ sich dadurch nicht

<sup>1)</sup> Die Stellen sind gesammelt bei J. Bidez, Vie de Porphyre (Université de Gand Recueul de travaux publiés par la Faculté de Philosophie et Lettres 43me fasc.) Gand-Leipzig 1913. Appendix II p 25 ff.

<sup>2)</sup> Augustin Civ Dei X 30 = Fr 11, 1 B; ibd XII 21 = fr 11, 4 B

<sup>3)</sup> Vgl Platon im Timaios o S. 38

<sup>4)</sup> Jambl b Stob I 458, 12 W Ich mochte ubrigens dort irgendein Verb erganzen, wie auch Heeren und Wachsmuth, und es nicht elliptisch fassen, wie Zeller III 2,713, 1, am meisten empfiehlt sich ἀπαθανατίζειν vgl Olympiod. in Phaid p. 13 Norvin οἱ μὲν ἀπὸ τῆς λογικῆς ψυχῆς ἄχρι τῆς ἐμψύχου ἔξεως ἀπαθανατίζουσιν, ὡς Νουμήνιος κτλ

hindern, fur schlechte Seelen eine Einkorperung auch in Tiere anzunehmen. Anders Porphyrios, der sie, wie sich aus den Zitaten bei Augustin ergibt, mindestens in der Schrift der egressu animae ablehnt und den Bereich der Veranderungen auf die Menschenwelt beschrankt, also die platonische Darstellung allegorisch auffaßt1). Das ist um so mehr zu beachten, als Porphyr auf der andern Seite eine Verwandtschaft von Mensch und Tier feststellt2) und damit die Enthaltung von tierischer Nahrung begrundet Er deutet in solchem Zusammenhang sogar die Seelenwanderung an (de abstin. III 26), die man als weiteren Grund heranziehen konne, legt aber auf dieses Argument kein Gewicht; er selbst glaubt nicht an die Moglichkeit des Übergangs, sondern sagt nur, für Pythagoras sei die Seelenwanderung ein Grund zum Vegetarismus gewesen Dem Porphyrios genugt die συγγένεια zwischen Mensch und Tier, die noch nicht notwendig die Metempsychose im Gefolge haben muß. Andererseits verstehen wir, wie Nemesios II 51 dazu kommen konnte, den Porphyrios in eine Reihe mit Kronios und Theodoros zu stellen, die die platonische Seelenwanderung in Tiere wortlich auffaßten. Das Richtige hat ohne Zweifel Augustin, wenn er sie fur Porphyr in dieser Form ablehnt<sup>3</sup>) Vielleicht kann man aus den verschiedenen Zeugnissen

<sup>1)</sup> Augustin C. D X 30 = Fr 11.1 B; XII 27 = Fr 11.2, XIII 19 = Fr 11.5, Jambl l c; Aen Gaz Theophr p 12 Boiss Die allegorische Auffassung ergibt sich für Porphyrios auch aus seinen Worten bei Stob. I 446, 3 ff φυλάττειν, μὴ λάθη θηρίον γενομένη

<sup>2)</sup> Porph de abstin III z B c 26 und sonst Diese Begrundung übernimmt er aus Theophrast (vgl Jacob Bernays Theophrastos' Schrift über Frommigkeit, Berlin 1866, S 98), mit seinen sonstigen Anschauungen stimmt diese Darstellung nicht überein Jambl b Stob I 458, 12 W sagt von ihm οί δὲ περὶ Πορφύριον ἄχρι τῶν ἀνθρωπίνων βίων τὸ δ' ἀπὸ τούτου ψυχῶν ἄλλο εἴδος τὸ ἀλόγιστον ὑποτιθενται, also die Tiere sind ohne Vernunft, de abstin III 1 dagegen heißt es πᾶσαν ψυχήν, ἡ μέτεστιν αἰσθήσεως, λογικήν und wird ausführlich gezeigt, daß die Tiere Veinunft haben, das ist der Einfluß Theophrasts.

<sup>3)</sup> Wyttenbach (adn zu Plato Phaedo 81 E p 212 seiner Ausgabe) entschied sich für Nemesios, d.h. schrieb dem Phorphyr auch Seelenwanderung in Tiere zu, über die Augustinstelle außert er, das sei wohl nur ein παράκουσμα Das Nemesioszeugnis wird noch gewichtiger, wenn es stimmt. daß Nemesios den Porphyr vor sich gehabt hat (Werner Jaeger, Nemesios Berlin 1914, S 66) Auf der andern Seite haben wir aber noch die Zeugnisse des Jamblich und Aeneas von Gaza Richtig urteilt wohl Zeller III 2, 713 f, der init Recht anführt, daß Porphyi — abgesehen von einer

folgenden Schluß ziehen: Porphyr ist schon zu einer verneinenden Stellungnahme in dieser Frage gekommen und hat auch schon seine Schrift de regressu animae geschrieben, da wird er durch den Abfall des Kastrikios zu einer ausfuhrlichen Begrundung des Vegetarismus genotigt. Als er dies tat, muß er ja auch schon verantwortliches Schulhaupt gewesen sein.

Schwierigkeiten bereitet noch ein anderes Problem. Augustin berichtet uns 1), daß nach Porphyrs Ansicht die guten Seelen nach dem Tode zum "Vater", d.i in den Kosmos oder All-voûc zurückkehren und sich nie mehr mit einer korperlichen Befleckung besudeln, nie mehr die Leiden der Welt erdulden mussen Porphyr wird dabei geradezu in Gegensatz zu Platon gestellt 2), obwohl dieser z. B. im Phaidon und Timaios ebenfalls von einer endgültigen Befreiung spricht Dem steht gegenuber eine Außeiung des Jamblich b. Stob I 457, 11 ff W. daß Plutarch und Porphyr die guten Seelen ἐπὶ τῆς οἰκείας τάξεως belassen. Zeller III 2, 714 versteht das so "Alle Seelen sollen nach dem Tode wieder in neue Leiber eingehen, weil eben dieses die eigentumliche Natur und Bestimmung der menschlichen Seele sei, einem aus Korper und Geist zusammengesetzten Wesen anzugehoren." Er stutzt sich noch auf eine Außerung Porphyrs selbst (b. Stob. I 445, 21 ff. W), wo dieser aber die Ansicht des Pythagoras und Platon vortragt, was nicht seine eigene zu sein braucht. Die Angabe Jamblichs ist vielmehr so zu verstehen, daß die beiden Philosophen die Seele in ihrer Gattung und Wesensart belassen und ihnen kein Aufsichtsrecht über die Dinge dieser Welt einraumen. Es handelt sich — der Text ist zu Anfang verstummelt — um die Erhebung der Seelen zu ἄγγελοι oder δαίμονες, die Porphyr ablehnt. Mir scheint, damit ist die Ansicht des Augustin nicht beruhrt, die Seelen sollen nur nicht in eine hohere Kategorie von Wesen aufsteigen, sondern sind und bleiben Seelen, daß

Andeutung III 26; s o — die Seelenwanderungslehre nicht als Argument für die Enthaltung von Fleischnahrung verwendet Vgl erganzend noch Porph. bei Stob I 447, 4 W κακοδαίμονα καὶ θηριώδη βίον ἀμείβειν, während er wenige Zeilen weiter unten (447, 18) sagt ἔρριψεν ἐαυτὴν εἰς λύκου φύσιν ἢ λέοντος, sich der üblichen Ausdrucksweise anschließend.

<sup>1)</sup> Augustin X 30 = Fr 11,1 B , XXII 12 = Fr. 11,3 , XXII 27 = Fr. 11,6

<sup>2)</sup> Augustin X  $30 = \text{Fr } 11,1, \text{ X}\Pi 21 = \text{Fr } 11,4$ 

sie sich erneuter Einkorperung unterziehen mußten, ist nicht gesagt 1).

Mit den Ansichten mancher moderner Forscher trifft sich Porphyrios, wenn er sagt, uberall hatten die Menschen ursprunglich an die Metempsychose geglaubt, wenn er also die Seelenwanderung für einen Volkergedanken erklart (de abstin. IV 16 p 254, 2 ff. Nauck). Er führt als ein Beispiel die Mithrasmysterien an, in denen sie unstreitig ein Glaubensdogma war, dagegen ist sein Beweis für die Latiner sehr windig. Naturlich hatte er seine Behauptung nicht aufstellen konnen, hatte man nicht auch bei den Griechen seit altester Zeit d. h. bei Homer schon die Lehre zu finden geglaubt. Zur Illustration, wo überall man diese meinte finden zu konnen, genuge es auf ein Beispiel bei Stob. I 446, 10 hinzuweisen<sup>2</sup>)

Wir mussen Porphyrios noch als Verfasser einer uns erhaltenen vita des Pythagoras erwahnen, in der er natürlich auch die Seelenwanderung berührt. Pythagoras wird hier nicht als Begrunder der Lehre hingestellt — Porphyrios hielt sie ja für viel alter —, er berichtet nur von verschiedenen Inkarnationen des Pythagoras und zwar an zwei Stellen nach zwei verschiedenen Quellen, in der einen fand er nur die Geschichte mit Euphorbos, in der andern waren noch Aithalides, Hermotimos und Pyrrhos hinzugefügt<sup>3</sup>)

#### 5. Jamblichos und seine Schüler.

Fur Jamblich gehen Philosophie und Religion durcheinander. Er steckt schon tief in der Sphare des Aberglaubens seiner Zeit Darunter leidet die Klarheit seiner philosophischen Anschauungen.

Jamblich bemuht sich um einen Ausgleich zwischen den verschiedenen Philosophenschulen, der aber haufig nur unvollkommen durchgefuhrt ist Krasse Widerspruche zeigen sich z.B. in seinen

<sup>1)</sup> Eine Bestatigung meiner Ansicht sehe ich in den Worten Jambl b Stob I 458, 14 ἔτι τοίνυν Πορφύριος μὲν ἀφομοιοῖ τὴν ψυχὴν τοῖς πᾶσι, μένουσαν καθ' ἐαυτὴν ἥτις ἐστίν, κατὰ δὲ τοὺς Πλατωνικοὺς ἐπιμελοῦνται τῶν ἀψύχων. Die gleiche Stellungnahme bei Hierokles s u S 79 f

<sup>2) &</sup>quot;Ομηρος δὲ τὴν ἐν κύκλψ περίοδον καὶ περιφοράν παλιγγενεσίας κίρκην προσηγόρευκεν, 'Ηλίου παΐδα τοῦ πάσαν φθοράν γενέσει καὶ γένεσιν αὖ πάλιν φθορὰ συνάπτοντος ἀεὶ καὶ συνείροντος, cf Ps-Plut vit. Hom 126

<sup>3)</sup> C 26 und c 45. Nach Hans, Jaeger, Die Quellen des Porphyrios in seiner Pythagorasbiographie (Diss Zurich 1919), stammt die erste Stelle aus Nikomachos, die zweite aus Diogenes Antonios

Ansichten über den Grund des Herabkommens der Seelen einmal (de myst. VIII 8) erklart er es nicht als Schuld, sondern als Fugung und Willen der Gottheit, ein andermal (Protrept. VIII 134 K.) lobt er in den hochsten Tonen die Orphiker, daß sie das Leben nur als eine Bestrafung und Zuchtigung der Seele auffassen. Dazu paßt wieder schlecht, daß er (b Stob. I 380, 18) Kromos, Numenios und Harpokration tadelt, weil sie jede Einkörperung fur schlecht halten. Diese Widerspruche erklaren sich daraus, daß in seinem Werke allerlei Stucke zusammengeflickt sind. Seine Kompromißnatur wird dort deutlich, wo er die Frage systematisch behandelt, in seiner Schrift "Über den Unterschied des Herabkommens der Seelen" 1); er erfindet da fur die verschiedenen Meinungen der Philosophen verschiedene Gruppen von Seelen: die einen kommen zur Rettung und Reinigung der Menschen herab, also freiwillig, sie kehren nach dem Tode des Menschen wieder zu ihrem Ausgangspunkt zuruck2) und sind der Seelenwanderung nicht unterworfen, andere kommen zur Ubung und Aufrichtung ihres eigenen Wesens heiunter, sie sind beim Tod nicht ganz vom Korper losgelost, sondern bedürfen der Reinigung, ob diese aber durch eine neue Einkorperung oder durch einen Reinigungsprozeß nach dem Tod ohne neue Ensomatose erfolgen soll, ist nicht erkennbar. Die dritten kommen zur gerichtlichen Aburteilung herab und sind ohne Ruhepause gehetzt, fur sie ist wohl die Seelenwanderung anzunehmen.

Uber die Seelenwanderung hat Jamblich eine besondere Schrift verfaßt, deren Titel uns bei Nemesios II 51 uberliefert wird μονόβιβλον ἐπίγραφον, ὅτι οὐκ ἀπ' ἀνθρώπων εὶς ζῷα ἄλογα οὐδὲ ἀπὸ ζψων ἀλόγων εἰς ἀνθρώπους αἱ μετενσωματώσεις γίνονται, ἀλλὰ ἀπὸ ζψων εἴς ζῷα καὶ ἀπὸ ἀνθρώπων εἰς ἀνθρώπους. Jamblich lehnt also fur menschliche Seelen eine Wanderung in Tiere ab³), nimmt aber fur Tiere eine solche innerhalb des Tierreichs an.

<sup>1)</sup> Περὶ διαφορᾶς καθόδου τῶν ψυχῶν b Stob I 280,6; Lyd de mens. IV 149 (p 167, 2½ Wunsch) zitiert ἐν τῷ πρώτψ τῆς περὶ καθόδου ψυχῆς πραγματείας, also umfaßte das Werk mehrere Bucher. Der Titel fehlt bei Zeller III 2, 739,1 in der Aufzahlung der Schriften des Jamblich Mit περὶ ψυχῆς durfte es kaum identisch sein, mindestens hatte es, wenn es in den großeren Rahmen gehörte, noch einen Sondertitel und lief gesondert um

<sup>2)</sup> Statt des uberlieferten κάθοδον (Z. 9 W) ist wohl ἄνοδον zu schreiben

<sup>3)</sup> Bestätigt auch bei Aeneas Gaz Theophr p 12 Boiss

Da bei den Tieren von dem Sinn der Bestrafung nicht die Rede sein kann, so muß hier der Seelen wanderung der altpythagoreische Gedanke von einer beschrankten Anzahl von Seelen zugrunde liegen.

Auch hier, wo wir einmal eine Schrift über die Metempsychose kennen, beobachten wir, daß sie nicht der Verteidigung der Lehre gilt, sondern innerhalb der gegebenen Lehre eine einzelne Frage behandelt und das, obwohl schon langst von christlicher Seite die Lehre des ofteren verworfen worden war. Dies zeigt, daß die Seelenwanderung für die philosophischen Kreise eine Selbstverstandlichkeit war.

Wenn Jamblich die menschlichen Seelen nicht in Tierleiber eingehen laßt, so verzichtet er doch nicht auf den Strafgedanken. Auch bei ihm spielt das vergangene Leben eine Rolle für die Art des neuen Lebens. Zudem wird jedes Vergehen einer Seele dadurch gesühnt, daß sie es im folgenden Leben selbst erleiden muß (Aen. Gaz. Theophr. p. 14 Boiss.). Es wird hier also nicht der Charakter bestraft, sondern jede einzelne Tat, ein etwaspeinlicher Gedanke, den schon Porphyr vertreten hatte (Aen 1 c.). Was Plotin erst für eine neue Periode angenommen hatte, das übertragen in etwas veranderter Form Porphyr und Jamblich schon auf das folgende Leben.

An Jamblich reihen wir seinen und Porphyrs Schuler Theodoros von Asme an. Ihm mußten wir nach der Angabe des Nemesios II 51 ebenso wie Kronios die Wesensgleichheit der menschlichen und tierischen Seele und die Moglichkeit des Übergangs menschlicher Seelen in Tierleiber zuschreiben. Glücklicherweise gibt uns aber Proklos (in Remp. II 309, 28) ein Korrektiv an die Hand, so daß wir erkennen, wie Theodoros in dieser Frage seinen eigenen Weg gegangen ist Daß eine menschliche Seele in den Leib eines Tieres komme und dort das beiebende Element bilde, sagt er, ist aus physikalischen Erwagungen unmoglich; jedes Tier hat seine eigene Seele Aber an diese kann eine menschliche Seele gebunden werden, nicht als das entscheidende, lebenschaffende Element, sondern nur ἐν σχέσει τῆς ζωῆς. Ein Tier kann also außer seiner eigenen Seele noch eine gefallene Menschenseele beherbergen, die zur Strafe in das Tier kommt. Ich habe bei Platon darauf hingewiesen, daß vielleicht schon er derartige Gedanken erwogen hat. Die Ansicht des Theodoros hat sich rasch durchgesetzt.

Ein Schuler Jamblichs ist wahrscheinlich auch Sallustios, der Freund Kaiser Julians. Daß Julian selbst Anhanger der Seelenwanderung sei, sagt Socrates hist eccles. III 21. Wir konnen es auch den schonen Schlußsatzen seiner Rede auf Konig Helios (p 158 C) entnehmen. Dort spricht er den Wunsch aus, wenn moglich für immer von dieser Welt zu scheiden, andernfalls wenigstens recht lange Zeiten von ihr fern zu bleiben

Unter Julians Regierungszeit hat Sallustios sein Werk περὶ θεῶν καὶ κόσμου ¹) verfaßt. In c. 20 gibt er einen knappen Abriß der Seelenwanderungslehre, den einzigen aus dem Altertum, der uns ganz erhalten ist. Er behandelt zunachst wieder die Frage nach dem Übergang von Menschenseelen in Tiere. Auch er halt es für unmöglich, daß eine vernunftige Seele die eines vernunftlosen Tieres werde, sondern sie folge von außen wie der Daimon, der uns erlost habe ²) Der Gegensatz zu dem ἔξω ist wohl ἐνοικίζεσθαι, die Seele wohnt nicht im Korper und bildet darum nicht das eigentliche wesenhafte Moment, sondern ist nur äußerlich an den Korper gebunden. Sallust geht damit einen kleinen Schritt von Theodoros zurück, bei dem die menschliche Seele immerhin im Tiere wohnt.

Wichtiger noch ist uns, daß Sallust die Seelenwanderung zu begrunden sucht. Er mag dazu veranlaßt worden sein durch die Polemik der Christen, deren Lehre damals schon zur Staatsreligion erhoben war. Damit sah sich das Griechentum in die Verteidigung gedrangt und mußte seine abweichende Haltung begrunden. Zunachst bringt Sallust einen Erfahrungsbeweis Woher kommen die vielen angeborenen Gebrechen und Krankheiten? Das ist nur die Strafe für die Sunden, die im vorhergehenden Leben begangen worden sind Damit führt Sallust das aus, was schon Jamblich angedeutet hatte (s. oben S. 77). Tiefer führt der andere Gesichtspunkt Es besteht eine Notwendigkeit, daß die Seelen nicht ewig außerhalb der Welt bleiben,

<sup>1)</sup> Eine schone Ausgabe mit ausführlichen Prolegomena und Übersetzung besitzen wir von Arthur D. Nock, Cambridge 1926

<sup>2)</sup> Aus dem Vergleich sehen wir, daß die Ansicht über die Damonen, die uns erlosen, wie sie Platon aus volkstumlicher Anschauung im Phaidon übernommen hatte, bis in die späte Zeit fortbestand, daß also seine Korrektur im "Staat", wonach wir uns den Daimon wählen, sich nicht durchgesetzt hat (vgl auch Phot. bibl. 251 p. 466 b 7)

sondern immer von neuem sich einkorpern, denn im andern Fall mußte entweder ihre Zahl unendlich sein oder es mußten immer wieder neue geschaffen werden. Beides ist unmöglich: Die Welt. der Kosmos, 1st ein Endliches, Begrenztes, in einem Begrenzten kann es kein Unbegrenztes geben. Neuschopfung von Seelen aber 1st unmoglich, weil sonst der Kosmos etwas Unvollkommenes ware; er ist aber von einem Vollkommenen geschaffen, also selbst vollkommen. Das war ein schwerwiegendes Argument. Wir horen diese Begrundung wieder bei Zacharias Scholast Ammon, p. 102 Boiss. Woher sie stammt, vermag ich nicht zu sagen, ebensowenig, wer aus dem christlicher Lager zuerst sie widerlegt hat. Wir finden die Antwort der Christen bei Aeneas Gaz. p. 46 Boiss των άνθρωπίνων ψυχών το πλήθος προς ήμας μεν απειρον, τω δε δημιουργώ πεπερασμένον; doch glaube ich kaum, daß Aeneas diese Widerlegung erst aufgebracht hat. Hier mußte ein Theologe ansetzen und die altchristliche Literatur durcharbeiten, was ich nur in beschranktem Maß getaphabe 1). Bei Sallust fuhren Erfahrung und Vernunft zum gleichen Ergebnis der Wahrheit der Seelenwanderung.

### 6. Die athenische Schule.

Wenn wir von dem ersten bedeutenderen Vertreter der athenischen Schule des Neuplatonismus, Plutarchos, keinen Beleg für seinen Glauben an die Seelenwanderung haben, so liegt das nur an der bruchstuckhaften Überlieferung Die ganze Einstellung jener Zeit gibt uns die Gewißheit, daß er Anhanger der Seelenwanderung gewesen ist. Durch testimonia nachweisbar ist der Glaube an die Metempsychose erst für seinen Schüler Hierokles, von dem wir noch einen Kommentar zum Goldenen Gedicht des Pythagoras besitzen. Er zieht schärfe Grenzen zwischen gottlichen Wesen, Menschen und Tieren Es ist Torheit und Überheblichkeit, sagt er, wenn die Menschen hoffen, unter die Gotter oder Heroen erhoben zu werden. Die Natur

<sup>1)</sup> Diesen Wunsch spricht auch Schomerus S 235 aus Bei einer Bearbeitung der christlichen Zeugnisse wurde sich wohl zeigen, daß auch sie die verschiedene Auffassung der Philosophen über das Eingehen menschlicher Seelen in Tierleiber widerspiegeln. S z B. Tertull. de an. 28 und dagegen Chalcid in Tim. 198.

hat hier unubersteigbare Grenzen gesetzt 1). Diese Grenzen bestehen aber ebenso nach unten, und es ist ein Irrtum zu glauben, die Seele konne aus Schlechtigkeit oder Unvernunft in Pflanzen oder Tiere kommen 2). Es ist ein Zeichen von Selbstandigkeit, wenn Hierokles die Seelenwanderung in Tiere wieder vollig ablehnt, auch nicht den Weg des Theodoros beschreitet, obwohl der recht einladend sein mußte. Seine Selbstandigkeit zeigt sich auch darin, daß er erklart, Platon habe eine Seelenwanderung nur für menschliche Seelen angenommen 3), also den Tieren keine Seelenwanderung zugesteht im Gegensatz zu Jamblich, der Metempsychose von Mensch zu Mensch und von Tier zu Tier annahm.

Die Hauptvertreter der athenischen Schule sind Syrian und Proklos. Im Zusammenhang mit ihrer Lehre von der παλιγγενεσία4) vertreten sie die Ansicht, daß jede Seele mindestens einmal in jeder Periodos sich einer Einkorperung unterziehen rausse. Ist dabei ihr Verhalten schlecht, so muß sie die Wanderung antreten, die durch ihre Willensiichtung bedingt ist (in Tim. III 277, 3 Diehl) Fur die Wanderung schließen beide Philosophen unter dem Zwang der platonischen Autoritat den Übergang in Tiere nicht aus; doch merkt man aus einzelnen Stucken, wie ungern sie das tun 5) Dies Unbehagen mag sie dazu gefuhrt haben, daß sie die Meinung des Theodoros aufnahmen In Tim. III 295, 2 lehnt Proklos das Eingehen in Tierkorper rundweg ab, die gefallenen menschlichen Seelen verbinden sich nicht mit dem σώμα θήρειον, sondern mit dem βίος θήρειος, mit dem Tierleben als Ganzem. Das Tier hat, auch wenn eine menschliche Seele zu ihm kommt, daneben immer seine eigene Seele (in Remp II 335, 1 ff), die aus sich selber und der dazustoßenden menschlichen Seele ein einheitliches Ganzes bildet (ibd 335, 12). Die menschliche Seele ist also im Tier nicht das Lebenschaffende, nicht das Ursprungliche, nicht èν κατατάξει da, sondern immer etwas zeitweilig Hinzukommendes, ἐν σχέσει

<sup>1)</sup> Hrerocl. in carm aur. p. 469 Mullach, vgl. die Stellung des Porphyrios oben S 74

<sup>2)</sup> Ibd, bestätigt durch Phot. cod 214 p. 172 b 20.

<sup>3)</sup> Hierocl. b Phot. cod. 251 p 461 b 1.

<sup>4)</sup> Dies Wort bedeutet bei Proklos nicht Seelenwanderung, sondern wird allgemeiner im stoischen Sinn gebraucht

<sup>5)</sup> Procl in Remp. II 340, 28 Kroll.

(1bd. 335, 7) Wenn die menschliche Seele sich mit einem Tier verbindet, hat das immer den Sinn, sie zu bestrafen (ibd. 311, 25). Die Seelenwanderung in Pflanzen wird ausdrucklich abgelehnt (1bd. 336, 7)

Des Proklos Mitschuler und alterer Freund Hermeias Alexandrinus hat dieselbe Auffassung über die Einkorperuig in Tiere wie Proklos. Er lehnt es streng ab, daß eine menschliche Seele zur tierischen werden konnte (in Phaedr. p 162, 25; 164, 5; 170, 16 Couvr.). Die menschliche Seele wird nur mit einer tierischen verkettet (συνεπιπλέκεται) und bildet so mit dieser eine Einheit (p. 170, 16). Die Übereinstimmung des Hermeias mit Proklos gibt uns die Gewißheit, daß wir diese Anschauung auf ihren gemeinsamen Lehrer Syrianos übertragen durfen 1).

Fur die letzten Vertreter des Neuplatonismus habe ich keine Belege mehr gefunden<sup>2</sup>), freilich auch nicht alle Schriften gelesen. Aber noch im spaten Mittelalter fuhrt das wiederauflebende Interesse an der antiken Philosophie, genauer am Neuplatonismus dazu, daß die Seelenwanderung neue Anhanger findet. Wir kennen eine Polemik dagegen von Nikolaus von Methone aus dem 13. Jahrhundert<sup>3</sup>) und wissen, daß ein Jahrhundert spater Plethon sich zu ihr bekannt hat<sup>4</sup>).

Wie es scheint, ist man aber zuletzt über die Seelenwanderung auch in der neuplatonischen Schule unsicher geworden. Olympiodoros ist offenbar der erste gewesen, der Versuche zur Widerlegung nicht bloß der Metempsychose, sondern sogar der Unsterblichkeit dei Seele unternommen hat. Er verteidigt den Standpunkt des Kebes im platonischen Phaidon, der zwar zugesteht, daß die Seele eine Zeitlang weiterlebe, aber schließlich sich doch im Winde verfluchtige. Man mochte gerne wissen, was ihn zu diesem Standpunkt gefuhrt hat. Anscheinend wirkt der Einfluß des Aristoteles betrachtlich nach, wie

<sup>1)</sup> Ausdrucklich gesagt wird das bei Aeneas Gaz Theophr. p 14 Boiss.

<sup>2)</sup> Vielleicht laßt sich für Ammonios, den Sohn des Hermeias, anführen Olympiod in Phaid. p 60, 21 ff Norvin Man muß hinzunehmen die Bewunderung dieser spatesten Schriftsteller für Orpheus, für die chaldaischen Orakel usw.

<sup>3)</sup> Nikolaos Methon p 200 ff Yoem.

<sup>4)</sup> Plethon ed. C. Alexandre (Paris 1858) Append. XIX p 439 (diesen Hinweis habe ich bei Boréas gefunden)

einzelne Stellen erkennen lassen 1). Christliche Anschauungen konnen richt mitspielen, sonst hatte er mindestens die Unsterblichkeit der Seele aufrechterhalten 2).

#### 7. Die hermetische Literatur.

Die Verbreitung der Seelenwanderung erstreckt sich im ausgehenden Altertum nicht bloß auf die Philosophen, auch aus religiosen Zirkeln sind uns Texte erhalten, in denen der Glaube an die Metempsychose begegnet. Eine solche Gruppe bilden die hermetischen Schriften<sup>3</sup>), die spätestens seit dem 2. Jahrhundert n. Chr. in Ägypten entstanden sind <sup>4</sup>). Sie sind nicht ein einheitlicher Komplex, sondern eine lose Zusammenfugung verschiedenartiger Elemente, die sich nicht selten scharf widersprechen. Die Stucke zur Seelenwanderung konnen dafur ein Beispiel sein.

Der Kreislaufgedanke, der in den von Platon abhangigen Werken, z. B. bei Vergil und Plutarch, ziemlich zuruckgedrangt ist, findet sich in den hermetischen Traktaten fast überall in voller Klarheit. In einem Fragment<sup>5</sup>) heißt es Die Seelen mussen alle Reiche der Tierwelt durchlaufen, bis sie schließlich wieder in einen menschlichen Leib eingekorpert werden. Die unterste

<sup>1)</sup> Z B. Olympiod in Phaed p 56, 22 Noivin

<sup>2)</sup> Man konnte versucht sein, die Stellen, an denen die Seelenwanderung abgelehnt wird, dem Bearbeiter (vgl Zeller III 2, 917, 4) zuzuschreiben, was z B bei p 54, 24 ff ziemlich wahrscheinlich ist (s die schwerfällige Ausdrucksweise, Wiederholungen wie p 55, 1 und 4) Aus p 166, 24, wo Olympiodor eine Übersicht über die Moglichkeiten der Wanderungen in Tiere — leider ohne Namen — gibt, konnte man vermuten, daß er doch an die Seelenwanderung glaubt Aber auch wenn man die erstgenannte Stelle als späteren Zusatz ansehen wollte, so steht doch dieselbe Ansicht p. 56, 13, wo man Olympiodor selbst als Autor annehmen darf, und dazu kommen so-unverdachtige Stellen wie p. 132, 7 ff

<sup>3)</sup> Sie sind gesammelt in den Hermetica ed Walter Scott. Oxford I 1924, II 1925, III 1926 (I Text, II und III Kommentar, IV soll die Indices bringen). Man tut aber gut, bei Stobausexzerpten den Text von Wachsmuth einzusehen, um ein klares Bild der Überlieferung zu bekommen. Scott hat sehr viel geandert und gestrichen (Reinhardt, Kosmos S 410 "Sehr problematisch bleibt die Textkonstitution"). Ubrigens scheint

die Sammlung auch nicht vollständig, Stob I 417, 15 kann ich nicht finden 4) Hermetische Schriften mit der Seelenwanderungslehre mussen schon um 200 verbreitet gewesen sein, wenn Albinos (bei Tertull. de an 28) den Mercurius Aegyptius als den Urheber der Metempsychose vermuten kann.

<sup>5)</sup> Stob. I p. 416, 20 W. = Corpus Hermeticum X 7 p. 190, 20 Scott

Stufe bilden hier, etwas anders als im platonischen Timaios. die Kriechtiere, es folgen die Fische, Landtiere, Vogel und schließlich die Menschen. Fur gute Seelen ist auch die Verkorperung in einem Menschen nur eine Durchgangsstufe zu den δαίμονες und weiter zum χορός τῶν θεῶν. Was uns hier vorgesetzt wird, ist eine Vermischung verschiedener Prinzipien. Zunachst haben wir einen ganz zwangslaufigen Kreis mit genau geregeltem Aufstieg, der einem Schema zuliebe in eine Stufenleiter mit sieben Stufen eingeteilt ist 1). Naturlich hat jede Stufe eine Reihe von Unterabteilungen, so daß die Seele eine ganze Anzahl von Verkorperungen innerhalb eines bestimmten révos durchzumachen hat. Der zwangslaufige Kreis fuhrt bis zum Menschen<sup>2</sup>). Die beiden letzten Stufen dagegen sind nur bei Wohlverhalten zu erreichen, den schlechten Seelen steht der κύκλος von neuem bevor 3). Das bedeutet also eine ahnliche Verbindung von Moral und Gesetzmaßigkeit, von Freiheit und Notwendigkeit wie bei Empedokles, dessen Einfluß auch sonstin den hermetischen Schriften spurbar ist.

An dieses Fragment schließt Stobaus I 417, 15 ein zweites von ganz anderer Haltung unmittelbar an, man konnte fast denken, mit absichtlicher Bosheit, um den Gegensatz für jeden Leser sofort fühlbar werden zu lassen. Denn hier wird zwar auch von Seelenwanderung gesprochen, aber die Ausdehnung auf die Tierwelt abgelehnt. Die Tiere sind ἄλογα, der Mensch aber ein λογικόν, darum ist der Übergang der Menschenseelen

<sup>1)</sup> Die sieben Stufen sind έρπετώδεις, ἔνυδρα, χερσαῖα, πετεινά, ἄνθρωποι, δαίμονες, θεοί Die letzte Stufe ist wieder zweigeteilt χοροι δὲ δύο θεῶν, ὁ μὲν τῶν πλανωμένων, ὁ δὲ τῶν ἀπλανῶν; vielleicht hat Scott recht, wenn er diese Unterscheidung für einen Zusatz erklart Die Siebenteilung findet sich nach Schomerus S 247 auch in der indischen Seelenwanderung

<sup>2)</sup> Daß bis zum Menschen wirklich jede Seele kommt, zeigt der Ausdruck ψυχὴ δὲ εἰς ἀνθρώπους ἐλθοῦσα ἐἀν κακὴ μείνη; auch schlechte Seelen erreichen noch den menschlichen Korpei!

<sup>3)</sup> παλίσσυρτος (so Scott) δὲ τὴν ὁδὸν ὑποστρέφει τὴν ἐπὶ τὰ ἑρπετά. Es ist nicht ganz klar, wie das zu denken ist Scott (II p. 243) scheint es so aufzufassen, daß sie wieder ganz unten bei den ἐρπετά anfangen muß; doch liegt in dem ἐπὶ τὰ ἐρπετά nur die Richtung (vgl. weiter oben τῶν μὲν ἐπὶ τὸ εὐτυχέστερον, τῶν δὲ ἐπὶ τὸ ἐναντίον), so daß man an einen stufenformigen Abstieg denken kann Ob er bis zu den ἐρπετά gehen muß oder ob bei gutem Verhalten eine fruhere Ruckkehr moglich ist, bleibt unsicher.

in Tiere unmoglich 1). Der Verfasser bringt seine Ablehnung sogar in religiose Formeln· οὐ θέμις ἐστίν (vgl. Procl. in Remp. II 340, 25 Kroll und orac. Chald. unten S. 86) und θεοῦ νόμος οὖτος . ΄. φυλάσσειν ἀπὸ τῆς τοιαύτης ὕβρεως. Wer es als gottliches Geheiß ansah, daß menschliche Seelen nicht in Tiere eingehen, der bekannte sich gewiß aus glaubigem Herzen zur Seelenwanderung. Fur den Verfasser ist die Seelenwanderung nicht nur literarische Tradition, sondern wirklicher Glaube.

Den beiden Exzerpten gemeinsam war das Fehlen von Strafen in irgendwelchen Zwischenstadien. Der Strafgedanke wirkt sich nur in der Einkorperung oder Nichterlosung aus. Darin beruhrt sich mit den seither besprochenen noch ein weiteres Fragment<sup>2</sup>), das starke Anlehnung an Platon aufweist<sup>3</sup>) Es heißt da, wer sich eine Verfehlung hat zuschulden kommen lassen, muß den Himmel verlassen und eine Verbindung mit einem menschiehen Leib eingehen<sup>4</sup>), aber wenn die Verfehlung nur gering ist, kann die Seele sofort nach dem Tode wieder zu ihrem fruheren Aufenthaltsort zuruckkehren, wird also nicht erst gelautert; ausdrücklich heißt es: ohne Leid Fur die andern aber<sup>5</sup>) besteht die Notwendigkeit, in den κύκλος τῆς γενέσεως einzutreten, der wieder durch alle Reiche der Tierwelt hindurchfuhrt. Dies Fragment sagt das ganz deutlich Die sittlichen Unterschiede wirken sich dann im einzelnen aus. Es kommen also auch die

<sup>1)</sup> Dieselbe Meinung bei Poimandr 10, 19

<sup>2)</sup> Έρμοῦ Τρισμεγίστου ἐκ τῆς ἱερᾶς βίβλου <τῆς> ἐπικαλουμένης Κόρης Κόσμου Stob I 397,  $4=p.~476,~29~{\rm Scott}$ 

<sup>3)</sup> So ist gleich der Anfang, wo der μόναρχος die Seelen anredet, eine Kombination von Plat Resp X 617 D und Tim 41 E (oder lag schon dem Platon eine Kultsprache mit fester Terminologie und Einkleidung vor?)

<sup>4)</sup> Die Einkorperung in einen Menschen ist die erste Plat. Phaidr 248 D. Ebenso in dem hermetischen Traktat X 15 b. ψυχὴν παιδὸς θέασαι πῶς καλὴν μὲν βλέπειν πανταχοῦ μηδέπω τε δὲ τεθολωμένην ὑπὸ τῶν τοῦ σώματος παθῶν ἔτι σχεδὸν ἠρτημένην τῆς τοῦ κόσμου ψυχῆς (Scotts Anderungen scheinen mir unnotig) Die Seele ist also noch beinahe im Konnex mit der Allseele, hat sich noch kaum von ihr losgelost

<sup>5)</sup> Scott bezeichnet § 42 als Zusatz, weil hier davon die Rede 1st, daß es unter den eingekorperten Seelen gute geben soll, wahrend nach § 39 die guten gar nicht in den Kreislauf eintreten mussen. Es besteht jedoch die Möglichkeit, daß sich eine Seele 1m Lauf der Wanderung bessert

schlechtesten Seelen wieder in menschliche Korper, nur müssen wir uns fur sie eine recht niedere Stufe denken. Ferner müssen wir wohl hinzunehmen, was wir schon bei dem ersten hermetischen Traktat fanden, daß fur die schlechten Seelen nach der Einkorperung in einem Menschen der Kreislauf von vorn beginnt.

Bei der Stufenleiter nehmen die Fische in Übereinstimmung mit dem Timaios (92 A) wieder die tiefste Stufe ein. Die bevorzugteste species sind bei ihnen die Delphine, bei den Kriechtieren die Drachen (δράκοντες), bei den Vierbeinern die Löwen und bei den Vogeln Adler. Bei den Menschen wird eine ganze Anzahl von Berufen genannt, an ihrer Spitze wie schon seit Pindar und Empedokles Konige und Philosophen 1), weiter Stadtegründer 2), Priester, Opferschauer u. a.

Daß die Ansetzung der Fische auf der tiefsten Stufe die ubliche war, zeigt uns noch ein letztes Stuck 3). ἄνθρωποι, πτηνά, τετράποδα, έρπετά und νηκτά sind offenbar die ganz stereotypes Stufen der Leiter. Allerdings durfen wir hier strenggenommen von Stufenleiter gar nicht mehr sprechen, denn in noch weitergehender Anlehnung an die Darstellung Platons im Timaios und die falschlich unter dem Namen des Lokrers Timaios zitierte Schrift περὶ ψυχᾶς κόσμω (104 D) wird hier die Auffassung vertreten, daß der Charakter für das nachste Leben entscheidet: so kommen die ἄκριτοι in Vierbeiner, die Hinterlistigen in Schlangen und die Feigen in Fische.

In anderen Traktaten wird die Seelenwanderung überhaupt nicht erwahnt, es treten dafür etwa Lauterungen nach dem Tode bis zu volliger Reinigung und damit die Ruckkehr zum Himmel ein

<sup>1)</sup> Mit der Seele des Konigs befaßt sich ein ganzer Abschnitt in demselben Buch Έρμοῦ τοῦ Τρισμεγίστου ἐκ τῆς ἱερᾶς βίβλου <τῆς> ἐπικαλουμένης Κόρης Κόσμου b Stob I 407, 15 (vgl. dazu auch Stob. I 463, 9). Das entspricht der Bedeutung, die das Konigtum in älterer Zeit in Agypten besaß Entweder ist diese Bedeutung auch noch im Bewußtsein spaterer Generationen romischer Zeit lebendig geblieben, oder wir haben hier einen Hinweis auf das hohe Alter der Hermetik.

<sup>2)</sup> Eine species, die in der hellenistischen Zeit aufgekommen sein wird und uns ein weiterer Hinweis auf das Alter der Traktate sein kann.

<sup>3)</sup> Έρμοῦ λόγος Ισιδος πρὸς Ωρον b. Stob I 465, 15

#### 8. Die Oracula Chaldaica.

In die gleiche Sphare wie die hermetische Literatur gehoien die oracula Chaldaica, deren grundliche Bearbeitung wir Wilhelm Kroll verdanken 1)

Es waren offenbar in diesen Kreisen ahulich wie bei den Philosophen zwei Moglichkeiten gegeben, um die Einkorperung der Seelen zu begrunden ἢ διὰ πτερορρύησιν ἢ διὰ βάρυνσιν πατρικήν. Kroll denkt an die Moglichkeit, daß das erste, ein Phaidroszitat (248 C), von Proklos eigenmachtig hinzugesetzt sei. Es ist der Gedanke einer Eigenschuld, einer Verfehlung in der Praexistenz, so daß die Einkorperung eine Strafe wird, wahrend sie nach der zweiten Anschauung dem Willen Gottes entspricht. Da aber der Aufstieg zu den Gottern nach den Oracula so hart umkampft ist und sich zahlreiche Fragmente darauf beziehen (S. 48 ff Kroll), so muß doch das Gefühl lebendig gewesen sein, man habe eine Schuld abzutragen, die ernstlich sesuhnt werden muß. Damit stammt inindestens der Gedanke der πτερορρύησις aus den Kreisen diesei oracula, selbst wenn die platonische Farbung in der Formulierung von Proklos herruhrt.

In der Seelenwanderung selbst beruhren sich die oracula mit dem oben S. 83 f. besprochenen hermetischen Traktat darin, daß sie die Wanderung in Tiere ablehnen, und zwar auch in religioser, nicht in logischer Begrundung: es ist ein θεσμός ἀπὸ μακάρων ἄλυτος. Wenn in anderen Fragmenten die Strafen in der Unterwelt beibehalten sind, so ist nicht deutlich, ob damit die Seelenwanderung verbunden war oder ob man auf sie verzichtete, wie wir es klar in manchen hermetischen Abhandlungen sehen.

### 9. Die Orphiker.

Die Orphiker, die mancher am Beginn der ganzen Darstellung der griechischen Seelenwanderung erwartet haben mag, bringe ich ganz am Schluß. Man findet bei Kern in der Fragmentsammlung der Orphiker eine ganze Reihe von Zeugnissen aus alterer Zeit; aber es ist fraglich, wie weit sie gerade auf die orphische Sekte zu beziehen sind 2). Wir mussen zugeben, daß

<sup>1)</sup> De oraculis Chaldarus scripsit Gurlelmus Kroll (= Breslauer Philol. Abhandl. VII, 1) 1894

<sup>2)</sup> S. Wilamowitz, Der Glaube der Hellenen II 187. Dagegen neuestens

wir über die Glaubenssätze dieser altesten Orphiker nichts wissen. In hellenistischer und erster Kaiserzeit verschwindet der Name der Orphiker fast ganz. Sie gewinnen erst im ausgehenden Altertum, wohl seit dem 4. Jahrhundert, wieder an Bedeutung. Was uns hier unter dem Namen des Orpheus begegnet, entspricht ungefahr den Ansichten der Philosophen jener Zeit Die Streitfragen, die einen Jamblich und Proklos beschaftigen, sind hier in Verse gebracht und auf Orpheus zuruckgefuhrt.

Es ware nun zu erzahlen von dem Mythos uber die Entstehung des Menschengeschlechts 1) Den Dionysos Zagreus, des Zeus Sohn, überfallen beim Spiel die Titanen, zerreißen ihn und verschlingen sein Fleisch. Nur das Herz kann Semele retten und dem Zeus bringen Der erschlagt die Titanen mit seinem Blitz, aus ihrer Asche entstehen Menschen und Tiere. Da nun die Titanen den Dionysos verschlungen haben, wirkt in den Menschen neben dem titanischen ein gottliches Element, neben dem Korper die Seele.

Die orphischen Mythen beruhen zum großten Teil auf den platonischen. So findet sich auch in den orphischen Fragmenten das Nebenemander von Seelenwanderung und Hollenstrafen. Interessant ist in diesem Zusammenhang Fr. 223 Kern. Dort wird unterschieden zwischem dem Schicksal menschlicher und tierischer Seelen: die menschlichen kommen zunachst in die Unterwelt zur Belohnung oder Bestrafung und dann erst wieder in neue menschliche Korper, die tierischen dagegen mussen nach dem Tod ihres Korpers in der Luft herumflattern, bis sie wieder in ein Tier eingehen konnen. Diese auffallende Unterscheidung ruhrt einfach daher, daß der Verfasser versucht, mit den platonischen Darstellungen die Aristotelesstelle, de an. I 2 404 a 16 zu vereinigen. In der philosophischen Literatur kann ich diesen Versuch nicht nachweisen, doch liegt das sicher nur an unserer bruchstuckhaften Uberlieferung Im ganzen steht der Verfasser ungefahr auf dem Standpunkt Jamblichs er unter-

Walter Rathmann, Quaestiones Pythagoreae, Orphicae, Empedocleae Diss. Halle, 1933.

<sup>1)</sup> S Otto Kern, De Orphei, Epimenidis, Pherecydis theogoniis quaestiones criticae (Berlin 1888) Agyptischen Einfluß bei der Sage vermutet Wilamowitz, Kronos und die Titanen SBBA 1929 S 50

scheidet zwischen menschlicher und tierischer Seele und nimmt fur beide Seelenwanderung an, aber in verschiedener Form. Wahrscheinlich wurde er den Übergang menschlicher Seelen in Tierkorper ebenfalls ablehnen.

In einen ahnlichen Zusammenhang gehort wohl Fr. 231, wo es heißt, daß die Seelen nach 300 Jahren zu neuer Geburt aus der Unterwelt wiederkehren; das entspricht platonischen Vorstellungen.

Ganz anders ist die Darstellung in Fr. 224 b, wo wir altpythagoreischen Vorstellungen begegnen. Da muß die Seele im Rhythmus der Zeit vom Menschen durch die ganze Reihe der Tierwelt hindurchgehen, von Unterweltsstrafen ist keine Rede. Das Fragment stammt wohl aus beträchtlich fruherer Zeit als Fr. 223. Es entspricht einigen hermetischen Fragmenten (s. oben S. 83 f.).

Dazu ist wohl zu stellen Fr. 224 a, das nicht, wie Proklos will, die Beschrankung der Seelenwanderung auf Menschen beweist, sondern von der Wiederkehr vollig gleicher Verhaltnisse, von der ἀποκατάστασις ἁπάντων wohl nach Ablauf bestimmter Fristen, spricht. Auch damit ist also altpythagoreisches Gut erhalten.

Fr. 226 heißt es: die Seelen mussen im Wasser, auf dem Land und in der Luft leben in dauerndem Wechsel; da spuren wir den Einfluß des Herakleitos (Fr. 36 DVS) und des Empedokles (Fr. 115).

Bei den Orphikern wird auch die Sehnsucht nach Erlosung von dem Kreislauf der Geburten laut (Fr 229 f.) Der erlosende Gott ist Dionysos Lyseus, der die Macht hat, nicht nur seinen Anhangern, sondern auch deren Vorfahren zu helfen, sie von den unendlichen Qualen zu befreien (Fr. 232, vgl. oben S. 26). Von den τελεταί und καθαρμοί, die dazu notwendig waren, wissen wir kaum etwas.

Wenn wir noch einmal die orphischen Fragmente überblicken, sehen wir, wie wenig Eigenes sie bieten, wie sie abhangig sind von anderen Darstellungen aus früher und spater Zeit Keine lebendige Kraft spricht aus ihnen, keine Leidenschaft einer aufgewühlten Seele, sondern das ist gelehrtes Machwerk. Diese müde Zeit hatte keine Kraft mehr zum Widerstand gegen das Anstürmen neuer Welten.

## Schlußbetrachtung.

Wir haben die Vorstellungen von Seelenwanderung in der Antike wahrend eines Jahrtausends an uns vorüberziehen lassen. Wir haben gesehen, wie der Glaube an die Seelenwanderung zunachst bei Pythagoras auftaucht als das Bewußtsein, in einer von Anfang her unendlichen und ins Unendliche weitergehenden Kette von Existenzen in Mensch und Tier zu stehen. Daraus erwachst bei Pythagoras die Notwendigkeit, im Tier ebenso wie im Nebenmenschen den Bruder zu sehen, der Achtung und Hilfe erwarten kann. Im dauernden Wechsel der Leiber fühlt sich Pythagoras mit vergangenen und zukünftigen Geschlechtern verbunden.

Fruh kommt dazu ein anderes Element der Wunsch nach einer Erlosung, nach Heimkehr in eine gottliche Heimat, von der die Seele ausgegangen ist, aus der sie verstoßen worden ist wegen irgendwelcher Verschuldung. Die Seele hat eine lange Kette von Geburten durchlaufen, sie hat das Bewußtsein einer ruckwartigen Verbundenheit mit der Menschen-, Tier- und auch Pflanzenwelt, aber jetzt ist sie an einem entscheidenden Punkt angelangt, jetzt hat es ein Ende mit weiteren Verkorperungen, für die Zukunft ist bestimmend die Gewißheit einer Vereinigung mit dem Gottlichen. Empedokles weiß, daß er einst Pflanze und Tier gewesen, und Platon sagt, daß alles Lernen nur eine Wiederauffrischung dessen ist, was die Seele einst geschaut. Aber die Seelenwanderung ist nichts Befruchtendes für die Zukunft, sie ist zu einem moralischen Zwangsmittel geworden, um die Bosen zu schrecken.

Im Hellenismus verschwindet der Glaube an die Seelenwanderung für Jahrhunderte. Erst in Rom wird er neue Wirklichkeit. Da ist es der spiritus, der νοῦς, der in ewigem Wechsel zwischen Mensch und Tier das Leben schafft. Aber er gibt dem Menschen keine Kraft zu selbstsicherem, seines Wertes innerlich bewußtem Handeln. Dieser spiritus findet keine Pragung wahrend eines Lebens, die sich im nachsten Dasein auswirken konnte; er ist weicher Stoff, dem Wachse gleich, und wird immer neu geformt.

Eine andere Richtung setzt Platon fort. Für sie ist das Wesentliche an der Seelenwanderung der Strafwert, den sie durch die Einkorperung in Tiere oder schlechte Menschenkategorien abgibt. Guten Menschen bietet sie die Gewißheit der Erlosung vom irdischen Sein nach diesem Leben, die Gewißheit der Vereinigung mit Gott.

Die Spatzeit ist von Platon ganz abhangig. Man wird nie das Gefund los, als sei der ganze Glaube an die Seelenwanderung eine literarische Angelegenheit, bestimmt durch die Einstellung Platons. Selbst wenn Sallustios erklart, man konne die Wahrheit der Seelenwanderung daran erweisen, daß viele Menschen krank oder gebrechlich seien, was nur die Folge von Verfehlungen in fruheren Existenzen sei, hat man doch den Eindruck, daß dies ein wissenschaftlich gesuchtes Argument sei. Ich kann nicht glauben, daß man sich sonst des Zusammenhangs menschlichen Seins durch die Seelenwanderung bewußt war. Auch wenn Kaiser Julian sich als wiederverkorperten Alexander fuhlt, so scheint mir das gelehrte Konstruktion, ahnlich wie wenn Ennius sich fur den neuen Homer ausgibt, was Julian zutiefst bewegt, ist das Verlangen, moglichst fur immer aus dem Kreis der Geburten befreit zu sein. Noch weniger als eine Zusammengehorigkeit mit fruheren Geschlechtern denkt man an ein Weiterwirken in der Zukunft. Der Glaube an die Seelenwanderung ist ganz statisch, nicht dynamisch, er ist nichts, was letztlich fur das Leben in Betracht kame, er ist hochstens ein moralisches Druckmittel für schlechte Menschen. So hat der Glaube die Seelenwanderung trotz weiter außerer Verbreitung kein inneres Leben. Daraus verstehen wir, daß schließlich das Christentum mit seinem Glauben an Erlosung und Auferstehung ohne große Muhe uber das mud und unlebendig gewordene Griechentum den Sieg davongetragen hat.

# Autorenverzeichnis.

(Vgl die Zusammenstellung der termini für Seelenwanderung S. 5 f.)

|                                                                                                                                                                                                                        | <b>,</b> ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Aelian       Sette         Aeneas Gaz       68 73 76f 79         Aetros       .       10         Albinos       68f, 82                                                                                                 | Seite  Jamblichos 11 20 30 39 57.  68 72—75  Joannes Damascenus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Alexander Aphrod                                                                                                                                                                                                       | Kallimachos       . 43         Kelsos       . 68f         Kronios       . 68f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Anaxilaos Lar                                                                                                                                                                                                          | Lactantius       .       10 64         Lucretius       10 14f 64         Lukianos       .       11         Macrobius       .       55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>B</b> oethus 69                                                                                                                                                                                                     | Menandros                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Cicero164853Clemens Alex.59Commentat. Lucan.46                                                                                                                                                                         | Nemesios Emes 67—69.76 Nigidius Figulus 48 f Nikolaos Meth 81                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Dicaearchus18Diodorus Sic4346Diogenes Antonius                                                                                                                                                                         | Nikomachos 75<br>Numenios 68 f. 76                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Ps Diogenes       .       48f         Empedocles       15 17 20—25 28 f       28 f         46f 49. 52 65 83 85       85         Ennius       .       43 f         Epiphanias       66         Eudemos       .       18 | Olympiodoros       3 69 72 81 f         Oracula Chaldaica       . 86         Origenes       . 66 69         Orpheus und Orphicorum fragmenta 13 20 24—26 81. 86—88         Ovidius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Ps. Galenus                                                                                                                                                                                                            | Persius       *.       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .< |
|                                                                                                                                                                                                                        | _ 015245                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| Seife                              | Seite                          |
|------------------------------------|--------------------------------|
| Phaidros 7. 14 24 29 34-36.        | Seneca . 45 f 53 66            |
| *a 46 54 70 86                     | Servius 16. 48. 55 58 65       |
| Resp 8 15 f 19 26 33 35-37.        | Sextii . 47                    |
| • 57 59 62 78                      | Sociates hist eccles. 78       |
| Tim. 8 25 62 70 72 74 85           | Sotion 47                      |
| Plethon 81                         | Stoa 44—49 52—57 65 f          |
| Plotinos 2 70—72 77                | Syrianos . 80 f                |
| Plutarchos Chair 52 f. 5663. 65    |                                |
| Plutarchos Neoplat 79              | Tertullianus 3 64 79           |
| Poimander . 84                     | Theodoretos 10 13              |
| Porphyrios 11 58 72—75 77          | Theodoros Asin 77 f 80         |
| Poseidonios 56 f 61. 66            | Ps Tibullus 46                 |
| Proklos 13. 24. 26. 69 77 80 f. 84 | Ps Timaios . 49-51 85          |
| Pythagoras und Pythagoreer 6       |                                |
| 19 29—31. 39. 44 f 47—49 56        | Vergilius 22 47 f 51—56. 61 65 |
| 63—65 67 73—75 87 f                | Varro 48 f.                    |
| Pythagoraslegende 17f 29 42f       | <b>X</b> enophanes 13 19 45    |
| Sallustros 79                      |                                |
| Scholion Ilias 13                  | Zacharias Schol . 79           |
| •                                  |                                |

## Ergänzungen und Berichtigungen.

- Zu S. 45f. Fur Seneca ist noch zu verweisen auf epist. 65,20 und 104,11. Die erste Stelle zeigt orphisch-platonische Farbung (anima soluta legibus servitutis humanae und der Körper vinchum aliquod libertati meae eireumdatum). Die zweite Stelle steht der im Text S 45f. behandelten ziemlich nahe. Der Einwand sed non erunt idem begegnete uns schon bei Lukrez (s oben S 15)
- S. 50 Z. 13 ff. muß richtig lauten λέγοιντο δ' αν αναγκαίως καὶ τιμωρίαι ξέναι, ώς μετενδυομέναν ταν ψυχαν των μεν δειλων ές γυναικέα σκάνεα ποθ' ΰβριν έκδιδόμενα κτλ
- Zu S. 63 Plutaich redet auch außeihalb seiner Mythen von Palingenesies, de esu cain I c. 7 p. 996 BC und II c 4 f p. 998 C—F. Die zweite Stelle zeigt, daß Plutarch an Wanderung in Tiere nicht glaubt, der Mensch hat eben teil am λόγος, das Tier nicht.
- Zu S 63f Philostrat zeigt den Apollonios mehrfach als Anhanger der Seelenwandelung (III 21, V 42, VI 21 und 43) Apollonios setzt auch bei seinem Meister den Glauben voraus (VI 11 und VIII 7) Aber die Stellen sind in ihrer Echtheit umstritten. Nähere Ausfuhlungen sind zu erwarten bei Joh Haußleiter, Antiker Vegetarismus (erscheint in den RGVV) Besonders hinweisen möchte ich aber auf Philostrat VIII 7, wo wir wieder deutlich die Formen der pythagoreischen Seelenwanderung erkennen (vgloben S 12)

### Lebenslauf.

Ich, Walter Stettner, bin geboren am 14. Mai 1907 in Heilbronn a. N. als Sohn des jetzigen Oberrechnungsrates Eugen Stettner Ich besuchte das Gymnasium Ludwigsburg und legte dort Fruhjahr 1925 die Reifeprufung ab. Dann studierte ich alte Sprachen und Geschichte an den Universitaten Tubingen und Berlin Ich besuchte Vorlesungen und Übungen der Herren Professoren A. Brackmann, W. Jaeger, A. Liebert, Ed. Meyer, F. Meinecke, F. Noack, Ed. Norden, W. Schadewaldt, U. von Wilamowitz-Moellendorff und U. Wilcken in Berlin, der Herren Professoren Adickes, Focke, Haller, Mewaldt, Vogt, Wahl, Watzinger, Weinreich in Tübingen. Frühjahr 1930 legte ich in Tubingen die erste und Frühjahr 1931 in Stuttgart die zweite Dienstprüfung für das hohere Lehramt ab. Seitdem bin ich am Landschulheim Urspring bei Schelklingen in Württemberg tätig.